
KU LEUVEN 
 

FACULTEIT PSYCHOLOGIE EN 

 PEDAGOGISCHE WETENSCHAPPEN 

 
 

 

 

 

 

Filosoferen met Kinderen in het Basisonderwijs 
Vlaamse Onderwijspraktijken en Opvattingen 

 

 

 

 
Masterproef aangeboden tot het 

verkrijgen van de graad van 
Master of Science in de 

psychologie  
Door 

Kaatje Vranken 
 

promotor: Prof. Dr. Torbeyns 
Joke 

copromotor: Prof. Dr. Galle Griet 
 
 
 

2024 
  



  



KU LEUVEN 
 

FACULTEIT PSYCHOLOGIE EN 

 PEDAGOGISCHE WETENSCHAPPEN 

 
 

 

 

 

 

Filosoferen met Kinderen in het Basisonderwijs 
Vlaamse Onderwijspraktijken en Opvattingen 

 

 

 

 
Masterproef aangeboden tot het 

verkrijgen van de graad van 
Master of Science in de 

psychologie  
Door 

Kaatje Vranken 
 

promotor: Prof. Dr. Torbeyns 
Joke 

copromotor: Prof. Dr. Galle Griet 
 
 
 

2024 
 



 



 

 
 

I 

Samenvatting 

Uit onderzoek blijkt dat filosoferen met kinderen mogelijk is, dat er diverse methoden bestaan om het 

toe te passen en dat leerlingen en leerkrachten er voordelen uit kunnen halen. Momenteel zijn er in 

Vlaanderen geen eindtermen rond opgenomen in het curriculum van het basisonderwijs. Leerkrachten 

zijn wel vrij om het in te zetten als methode in de onderwijspraktijk. Het is echter onbekend op welke 

manier dit gebeurt omwille van de afwezigheid van onderzoek over filosoferen met kinderen in het 

Vlaamse basisonderwijs. Met deze masterproef pogen we tegemoet te komen aan dit tekort.  

 

Het doel van deze masterproef is inzicht verwerven in de concrete praktijken van filosoferen met 

kinderen in het Vlaamse basisonderwijs. In lijn met het meerlaags aanbod-gebruik model (o.a. Fend, 

1998) formuleert dit onderzoek vijf onderzoeksvragen: (1) Op welke wijze implementeren leerkrachten 

filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs?; (2) Wat zijn de doelstellingen die de 

leerkrachten nastreven door te filosoferen met kinderen in het basisonderwijs?; (3) Wat zijn de 

opvattingen van de leerkrachten die deze praktijken toepassen over filosoferen met kinderen in het 

basisonderwijs?; (4) Wat is het algemene beleid van de school met betrekking tot filosoferen met 

kinderen?; (5) Wat zijn de uitdagingen waarmee leerkrachten die filosoferen met kinderen toepassen 

worden geconfronteerd, en de uitdagingen die zij voor hun leerlingen benoemen? We voerden een 

kwalitatief, descriptief onderzoek uit met als onderzoeksdesign een meervoudige gevalsstudie. Dit 

omvatte 11 niet-participerende observaties tijdens een sessie filosoferen met kinderen in de klas 

gevolgd door semigestructureerde interviews bij deze 11 leerkrachten, werkzaam in het kleuter- en 

basisonderwijs in Vlaanderen. De analyse volgde het "Afzonderlijke methoden, geïntegreerde 

analyse"-model, waarbij de observatiewijzers en de interviews werden gecodeerd en geanalyseerd. 

We voerden een thematische analyse uit met een combinatie van inductieve en deductieve analyses. 

 

Uit dit masterproefonderzoek blijkt dat filosoferen met kinderen al vanaf de kleuterklas voorkomt in 

het Vlaamse basisonderwijs. Hoewel leerkrachten variëren in hun aanpak, volgt een meerderheid een 

basisstructuur van vijf fasen bij het filosofisch gesprek: (1) een introductie, (2) een impuls, (3) het 

formuleren van een filosofische vraag of thema, (4) het onderzoeksgesprek en (5) de afronding. 

Leerkrachten streven diverse doelstellingen na en vinden dat filosoferen met kinderen opgenomen 

moet worden in het curriculum. Er zijn echter ook uitdagingen aan verbonden: zowel in verband met 

de implementatie als een gebrek aan steun van de ruimere schoolcontext. Er is bijvoorbeeld geen 

algemeen beleid rond filosoferen met kinderen op de deelnemende scholen. Om de leerkrachten die 

(willen) filosoferen met kinderen te ondersteunen, geven we de volgende aanbevelingen: het 

optimaliseren van ondersteuning binnen scholen en door onderwijsbeleid, de creatie van een netwerk 

van filosoferende leerkrachten en extra aandacht voor opleidingen rond filosoferen met kinderen. 



 

 
 

II 

Woord van dank 

Allereerst wil ik graag mijn promotor, Professor Doctor Joke Torbeyns, en copromotor, Professor 

Doctor Griet Galle, bedanken voor de kans om mij te verdiepen in dit interessante onderwerp. Hun 

kritische blik, expertise en toewijding hebben deze masterproef naar een hoger niveau getild. Ik wil 

hen graag bedanken voor al de tijd die ze in dit project investeerden, voor hun begeleiding en 

ondersteuning, vertrouwen, waardevolle commentaren en positieve woorden.  

Daarnaast wil ik graag dank betuigen aan de 11 leerkrachten die mij hartelijk ontvingen in hun klas 

en bereid waren hun ervaringen met mij te delen. Verder gaat ook mijn oprechte dank uit naar 

iedereen die mij in dit onderzoek heeft geholpen in de zoektocht naar participanten. Naast mijn 

copromotor en de behulpzame mensen uit haar netwerk, bedank ik graag ook VEFO en alle 

ervaringsdeskundigen, lerarenopleiders en leerkrachten die mij hebben geholpen in deze zoektocht. 

Mijn hartelijke dank en respect gaat ook uit naar alle leerkrachten die zich engageren voor het 

filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs.  

Verder bedank ik graag mijn mama, Viviane Dirckx, voor de mogelijkheid om deze opleiding te 

volgen, om mij altijd te steunen, in mij te geloven en mij altijd het juiste duwtje in de rug te geven. Ook 

mijn familie en vrienden wil ik graag bedanken voor hun steun en luisterend oor tijdens dit proces.  

Een speciale dank gaat nog uit naar mijn partner, Sam Vanhees. In de periodes waar ik streng was 

voor mezelf of het geloof in mezelf verloor, was hij steeds een cruciaal steunpunt voor mij. Ik wil hem 

graag bedanken voor zijn nuttige feedback, kritiche blik en zijn onvoorwaardelijke steun. 

 

  



 

 
 

III 

Toelichting aanpak en eigen inbreng 

Dit masterproefonderzoek startte bij de toewijzing van het onderwerp. In een eerste overleg 

bespraken de promotor, de copromotor en ikzelf, de student, de onderdelen van de masterproef, 

verwachtingen en de stappen van het onderzoeksproces. Ik kreeg verschillende relevante 

wetenschappelijke artikels en boeken van de copromotor als startpunt om mij te verdiepen in het 

onderwerp en de promotor reikte verschillende theoretische kaders aan die nuttig konden zijn om dit 

onderzoek te kaderen. Ik zocht zelfstandig naar andere relevante literatuur die mee de basis vormden 

voor het eerste hoofdstuk, de literatuurstudie. Met behulp van feedback van de promotor en 

copromotor en aan de hand van de literatuur ontwikkelde ik de twee instrumenten die we gebruikten 

in dit onderzoek: een niet-participerende observatiewijzer een semigestructureerde 

interviewleidraad. Ik diende, onder begeleiding van de promotor en copromotor, een aanvraag in bij 

de Sociaal-Maatschappelijke Ethische Commissie (SMEC) van de KU Leuven voor dit kwalitatief 

onderzoek. Na goedkeuring zocht ik met behulp van de copromotor en haar netwerk en later op eigen 

initiatief naar participanten die ik via mail en telefonisch contacteerde. Vervolgens verzamelde ik data 

bij de scholen van de 11 leerkrachten die bereid waren deel te nemen. Hier voerde ik steeds een 

observatie en een interview uit. Hierna heb ik de data, zowel de audio-opnames van de observaties en 

de interviews als de observatiewijzers, getranscribeerd. Daarna codeerde en analyseerde ik de audio-

opnames van de interviews en de observatiewijzers en gebruikte ik citaten uit de transcripten van de 

observaties als voorbeeld bij enkele resultaten. Bij het schrijven van de hoofdstukken gaf ik gewoonlijk 

een eerste aanzet waarna ik steeds de mogelijkheid kreeg om minstens tweemaal feedback te krijgen 

op de hoofdstukken van zowel mijn promotor als mijn copromotor. Deze feedback was enerzijds 

globaal en algemeen en anderzijds specifiek en op detailniveau. Ik werkte steeds verder op hun 

aanbevelingen om de hoofdstukken te optimaliseren. Daarnaast was het altijd duidelijk dat ik bij 

vragen of onduidelijkheden steeds terecht kon bij mijn promotor en copromotor voor begeleiding. 

Voor de data-analyse besproken we bijvoorbeeld in een overleg hoe ik plande dit aan te pakken en 

kreeg ik feedback en verduidelijking bij alle twijfelpunten die ik had.  

  



 

 
 

IV 

Inhoudsopgave 

  

Samenvatting ............................................................................................................................................................................... I 

Woord van dank .......................................................................................................................................................................... II 

Toelichting aanpak en eigen inbreng ......................................................................................................................................... III 

Inhoudsopgave ........................................................................................................................................................................... IV 

Lijst met tabellen ....................................................................................................................................................................... VII 

Lijst met figuren ......................................................................................................................................................................... IX 

Inleiding en conceptualisatie ...................................................................................................................................................... 1 

Hoofdstuk 1: Literatuurstudie ..................................................................................................................................................... 2 

1.1 Theoretisch kader .............................................................................................................................................................. 2 

1.2 De onderwijspraktijk: Methoden en aanpak ..................................................................................................................... 3 

1.2.1 Methoden, doelstellingen en leermiddelen ................................................................................................................ 3 

1.2.2 De concrete aanpak van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs .................................................................. 9 

1.3 De opvattingen van leerkrachten .................................................................................................................................... 11 

3.1 Visie op filosoferen met kinderen ................................................................................................................................ 11 

1.3.2 Veranderingen die leerkrachten waarnemen ........................................................................................................... 14 

1.3.4 Besluit ....................................................................................................................................................................... 17 

1.4 De ruimere schoolcontext ............................................................................................................................................... 18 

1.4.1 Aanleiding, implementatie en de waarde van filosoferen met kinderen .................................................................. 18 

1.4.2 Ondersteuning door de schoolcontext ..................................................................................................................... 19 

1.4.3 Besluit ....................................................................................................................................................................... 20 

1.5 De uitdagingen rond filosoferen met kinderen in het basisonderwijs ............................................................................ 21 

1.5.1 Uitdagingen in verband met leerkrachtkenmerken .................................................................................................. 21 

1.5.2 Uitdagingen in verband met de ruimere schoolcontext ........................................................................................... 22 

1.5.3 Uitdagingen in verband met de klascontext en klasprocessen ................................................................................. 22 

1.6 Probleemstelling, doelstellingen en onderzoeksvragen .................................................................................................. 23 

1.6.1 Probleemstelling ....................................................................................................................................................... 23 

1.6.2 Doelstellingen en onderzoeksvragen ........................................................................................................................ 24 

Hoofdstuk 2: Methodologie ...................................................................................................................................................... 25 

2.1 Design .............................................................................................................................................................................. 25 

2.2 Participanten ................................................................................................................................................................... 25 

2.3 Instrumenten ................................................................................................................................................................... 27 



 

 
 

V 

2.3.1 Observatiewijzer ....................................................................................................................................................... 27 

2.3.2 Semigestructureerd interview .................................................................................................................................. 27 

2.4 Procedure ........................................................................................................................................................................ 28 

3.5 Wetenschappelijke geldigheid en ethische overwegingen .............................................................................................. 29 

3.6 Data-analyse .................................................................................................................................................................... 29 

Hoofdstuk 3: Resultaten ............................................................................................................................................................ 31 

3.1 Implementatie ................................................................................................................................................................. 31 

3.1.1 Leerkracht- en gesprekskenmerken .......................................................................................................................... 31 

3.1.2 Het verloop van het filosofisch gesprek .................................................................................................................... 32 

3.1.3 Aanvullende bevindingen .......................................................................................................................................... 37 

3.2 Doelstellingen .................................................................................................................................................................. 38 

3.3 Opvattingen ..................................................................................................................................................................... 39 

3.3.1 Definiëring, motivatie, belang en effect van filosoferen met kinderen .................................................................... 39 

3.3.2 Gewenste vaardigheden of eigenschappen van de leerkracht en opname in het curriculum .................................. 42 

3.3.3 Aanvullende bevindingen .......................................................................................................................................... 43 

3.4 Algemeen beleid .............................................................................................................................................................. 45 

3.5 Uitdagingen ..................................................................................................................................................................... 46 

3.5.1 Uitdagingen voor de leerlingen ................................................................................................................................. 46 

3.5.2 Uitdagingen voor de leerkrachten ............................................................................................................................ 47 

3.5.3 Ondersteuning .......................................................................................................................................................... 50 

Hoofdstuk 4: Conclusie en discussie ......................................................................................................................................... 51 

4.1 Conclusie .......................................................................................................................................................................... 51 

4.1.1 Hoe implementeren leerkrachten filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs? ................................. 51 

4.1.2 Wat zijn de doelstellingen die de leerkrachten nastreven door te filosoferen met kinderen? ................................ 54 

4.1.3 Wat zijn de opvattingen van de leerkrachten over filosoferen met kinderen? ........................................................ 54 

4.1.4 Wat is het algemene beleid van de school met betrekking tot filosoferen met kinderen? ...................................... 56 

4.1.5 Wat zijn de uitdagingen voor leerkrachten en hun leerlingen bij het filosoferen met kinderen? ............................ 56 

4.2 Methodologische discussie .............................................................................................................................................. 57 

4.3 Implicaties voor onderwijspraktijk .................................................................................................................................. 59 

Literatuurlijst ............................................................................................................................................................................. 61 

Bijlagen…………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………….67 

   Bijlage A: De klassieke methoden om te filosoferen met kinderen in het basisonderwijs……………………………….67 

   Bijlage B: Observatiewijzer………………………………………………………………………………………………………………………………….69 



 

 
 

VI 

   Bijlage C: Semigestructureerde interviewleidraad……………………………………………………………………………………………..78 

   Bijlage D: Informatiebrief: leerkracht…………………………………………………………………………………………………………….…..86 

   Bijlage E: Informatiebrief: ouders………………………………………………………………………………………………………………….…..89 

   Bijlage F: Bijlage met informatie omtrent de gegevensverwerking: leerkracht……………………………………………….92 

   Bijlage G: Bijlage met informatie omtrent de gegevensverwerking: ouders…..……………………………………………….94 

   Bijlage H: Formulier voor de geïnformeerde toestemming: leerkracht: leerkracht………………………………………….97 

   Bijlage I: Formulier voor de geïnformeerde toestemming: leerkracht: ouders…….………………………………………..100 

   Bijlage J: Franstalige informatiebrief: ouders……………………………………………………………………………………………….….102 

   Bijlage K: Franstalig formulier voor de geïnformeerde toestemming: ouders ………………………….…………………..104 

   Bijlage L: Codebomen voor data-analyse………………………………………………………………………………………………….….….106 

   Bijlage M: De concrete resultaten van de analyse in tabelvorm…………………………………….……………………….….….110 

 

  



 

 
 

VII 

Lijst met tabellen 

Tabel 1  Kenmerken van de Participanten      p. 26 

Tabel 2   Vijf Vooropgestelde Codes Tijdens de Analyse.     p. 30 

Tabel A1 Overzicht van Methoden om te Filosoferen met Kinderen in het Basisonderwijs  p. 67 

Tabel M1 Participanten: Opleiding, Opleiding rond Filosoferen met Kinderen, Functie,  p. 110 

Ervaring met Filosoferen met Kinderen, Frequentie Filosoferen met  

Kinderen, Graad Lesgeven en Graad Observatie. 

Tabel M2 Groepssamenstelling van de Leerlingen met wie de Leerkrachten   p. 112 

Gewoonlijk Filosoferen. 

Tabel M3 Positionering van de Leerlingen tijdens de Geobserveerde Sessies   p. 112 

Filosoferen met Kinderen. 

Tabel M4 Duur Sessie Filosoferen met Kinderen (in minuten): Observatie en Gewoonlijk.  p. 112 

Tabel M5 Structuur: Fasen van het Gesprek.      p. 113 

Tabel M6 Impuls: Type en Verantwoording.      p. 114 

Tabel M7 Inhoud: Gespreksonderwerp, Wie de Inhoud Bepaalt en Op Welke Manier. p. 115 

Tabel M8 Materiaal bij een Filosofisch Gesprek: Observatie en Gewoonlijk.  p. 116 

Tabel M9 Werk- en Groeperingsvormen: Observatie en Gewoonlijk.   p. 117 

Tabel M10  Begeleidingsmethode.        p. 117 

Tabel M11 Afronding: Metagesprek en Verwerkingsopdracht.     p. 118 

Tabel M12 Diversiteit van Aanpak bij de Participanten.     p. 119 

Tabel M13 Doelstellingen van het Filosoferen met Kinderen.    p. 119 

Tabel M14 Evaluatiemethoden van de Doelstellingen.     p. 120 

Tabel M15  Definiëring van Filosoferen met Kinderen.     p. 121 

Tabel M16  Motivatie om te Beginnen met Filosoferen met Kinderen.   p. 122 

Tabel M17  Belang van Filosoferen met Kinderen.      p. 122 

Tabel M18 Effecten op de Leerlingen.       p. 123 

Tabel M19 Noodzakelijke Vaardigheden, Eigenschappen en Handelingen.   p. 124 

Tabel M20 Opname in Curriculum: Argumenten om Filosoferen met Kinderen   p. 125 

Formeel Op te Nemen in het Curriculum van het Basisonderwijs. 

Tabel M21 Opname in Curriculum: Hoe Filosoferen met Kinderen Opgenomen Kan   p. 126 

Worden in het Curriculum van het Basisonderwijs.  

Tabel M22 Algemeen Beleid en Samenwerking Rond Filosoferen met Kinderen.   p. 126 

Tabel M23 Uitdagingen voor de Leerlingen bij het Filosoferen met Kinderen  p. 127 

Tabel M24 Voor Welke Leerlingen het Filosoferen Moeilijker Lijkt te Gaan.    p. 128 

Tabel M25 Op Welke Manier Leerlingen Uitdagingen Aangeven.    p. 129 



 

 
 

VIII 

Tabel M26 Algemene Uitdagingen voor de Leerkrachten bij het Filosoferen    p. 129 

met Kinderen.  

Tabel M27 Uitdagingen die Leerkrachten Ervaren Vóór een Sessie Filosoferen   p. 130 

met Kinderen.  

Tabel M28 Uitdagingen die Leerkrachten Ervaren Tijdens een Sessie Filosoferen   p. 131 

met Kinderen.    

Tabel M29 Uitdagingen die Leerkrachten Ervaren Na een Sessie Filosoferen   p. 131 

met Kinderen.  

Tabel M30  Ondersteuningsmogelijkheden voor Leerkrachten.    p. 132 

 

  



 

 
 

IX 

Lijst met figuren 

Figuur 1 Structuur: De Fasen van het Filosofisch Gesprek Zoals     p. 32 

Onderscheiden in de Geobserveerde Sessies. 

Figuur L1 Codeboom A: Initiële Vooropgestelde Codes bij de Data-Analyse   p. 106 

Figuur L2 Codeboom B1: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data Analyse:   p. 107 

Implementatie  

Figuur L3 Codeboom B2: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data Analyse:   p. 108 

Doelstellingen 

Figuur L4 Codeboom B3: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data Analyse:   p. 108 

Opvattingen 

Figuur L5 Codeboom B4: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data Analyse:   p. 109 

Algemeen Beleid 

Figuur L6  Codeboom B5: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data Analyse:   p. 109 

Uitdagingen 

 



 

 
 

1 

Inleiding en conceptualisatie 

Dit masterproefonderzoek heeft als doel inzicht te verwerven in de praktijk van het filosoferen met 

kinderen in het Vlaamse basisonderwijs. Met filosoferen wordt hier bedoeld “de activiteit zelf, die aan 

de hand van de rede reflecteert over alle aspecten van het menselijk bestaan” (Poppelmonde et al., 

2003).  

Uit internationaal onderzoek is gebleken dat filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 

mogelijk en effectief is (Lord et al., 2021). Piaget (1933) stelde in zijn theorie over cognitieve 

ontwikkeling dat de meeste kinderen voor de leeftijd van 11 of 12 jaar niet in staat zijn om filosofisch 

te denken omwille van hun onvermogen tot denken op een metaniveau (“denken over denken”). 

Verschillende studies hebben echter aangetoond dat kinderen voor de leeftijd van 11 of 12 jaar 

weldegelijk de nodige competenties, zoals redeneren op een meta-niveau, bezitten om succesvol te 

filosoferen en om een filosofische discussie te voeren (Lipman & Sharp, 1978; Matthews, 1980; 

Matthews, 1984; Pritchard, 1996; Reed, 1983). Daarnaast kan filosoferen met kinderen positief zijn 

voor zowel de cognitieve als de niet-cognitieve ontwikkeling van kinderen (Gorard et al., 2017; Siddiqui 

et al., 2017). Studies hebben positieve effecten gevonden op onder andere de ontwikkeling van 

democratische vaardigheden en attituden, emotionele intelligentie, gedrag, moreel 

oordeelsvermogen, het schoolse leren en sociale, communicatieve en taalvaardigheden (Gorard et al., 

2017; Siddiqui et al., 2017). 

Sedert 2021 is filosoferen opgenomen in de eindtermen van enkele studierichtingen in het 

secundair onderwijs in Vlaanderen. In het basisonderwijs zijn er momenteel echter geen eindtermen 

rond filosoferen met kinderen geformuleerd. Desondanks kan filosoferen met kinderen wel ingezet 

worden als methode in de onderwijspraktijk binnen de Vlaamse ontwikkelings- en onderwijsdoelen. 

Er is een aanbod van gerichte bijscholingen en ondersteuningsinitiatieven waar leerkrachten beroep 

op kunnen doen. Verder bestaan er verschillende methodes om filosoferen met kinderen in het 

basisonderwijs te operationaliseren. Een veelgebruikte methode waar leerkrachten mee aan de slag 

kunnen gaan, is bijvoorbeeld “Philosophy for Children” (P4C) van Lipman en Sharp (Lipman et al., 

1980).  

Vermoedelijk filosofeert een beperkt aantal Vlaamse leerkrachten structureel of sporadisch. Het 

doel van deze masterproef is inzicht verwerven in de concrete praktijken van filosoferen met kinderen 

in het Vlaamse basisonderwijs. De concrete praktijken zullen verder onderzocht worden via de 

doelstellingen die ze vooropstellen bij het filosoferen met kinderen, de opvattingen die leerkrachten 

(die deze praktijk realiseren) hebben, het algemeen beleid met betrekking tot filosoferen met kinderen 

in de scholen waar leerkrachten het toepassen en de uitdagingen die zij en de leerlingen volgens hen 

ondervinden bij het realiseren van deze praktijk. 

  



 

 
 

2 

Hoofdstuk 1: Literatuurstudie 

Dit eerste hoofdstuk betreft een literatuurstudie die zich toespitst op de theoretische kaders en het 

empirisch onderzoek dat aan de basis ligt van deze masterproef. De eerste paragraaf focust op het 

bredere theoretische kader. De tweede paragraaf besteedt aandacht aan de onderwijspraktijk: 

enerzijds de verschillende klassieke methoden die ingezet kunnen worden om te filosoferen met 

kinderen, anderzijds de concrete aanpak van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs, zowel 

internationaal als in Vlaanderen. De derde paragraaf staat stil bij de opvattingen van leerkrachten die 

filosoferen met kinderen. De vierde paragraaf is gewijd aan de ruimere schoolcontext. De vijfde 

paragraaf focust op de uitdagingen die leerkrachten ervaren bij het filosoferen met kinderen. Ten 

slotte formuleren we een probleemstelling en de doelstellingen voor dit onderzoek. 

1.1 Theoretisch kader 

Dit onderzoek steunt op een theoretisch kader om meer inzicht te verwerven in het centrale thema 

van dit onderzoek, het onderzoek richting te geven en het wetenschappelijk te verantwoorden.  

Onderwijzen is een complex gebeuren met een samenspel van verschillende elementen. Het 

meerlaagse aanbod-gebruik model tracht dit complexe gegeven weer te geven (o.a. Baumert et al., 

2004; Doll & Prenzel, 2004; Fend, 1998; Helmke, 2015). Het model onderscheidt vier niveaus: 1) het 

individueel leerlingenniveau; 2) het leerkracht- en klasniveau; 3) het schoolniveau; 4) het 

systeemniveau. Het eerste niveau omschrijft het gebruik van leermogelijkheden door de leerlingen, de 

laatste drie niveaus het aanbod dat ze ontvangen. Het tweede niveau, het leerkracht- en klasniveau, 

omschrijft de leerkrachtkenmerken (o.a. de algemene kenmerken, de overtuigingen en waarden en de 

motivatie van de leerkracht), de klascontext (o.a. de klasgrootte, de migratieachtergrond en de 

cognitieve vaardigheden van de klas) en de klasprocessen (het handelen van de leerkracht en de 

leerkracht-leerling relatie). Het derde niveau beschrijft de ruimere schoolcentext en het vierde het 

bredere onderwijssysteem. Het model geeft de complexiteit van onderwijzen weer en het samenspel 

van de verschillende factoren die elkaar beïnvloeden. Zo worden leerkrachtkenmerken bijvoorbeeld 

niet enkel beïnvloed door kenmerken van het onderwijssysteem, maar ook door de schoolcontext en 

de klasprocessen, die op hun beurt terug beïnvloed worden door de leerkrachtkenmerken.  

Het functioneren van leerkrachten kan, zoals het model omschrijft, niet gezien worden als een 

gegeven dat op zichzelf staat. Het wordt beïnvloed door onder andere de ruimere schoolcontext en de 

opvattingen van de leerkracht zelf. Wat ze doen in de klas kan hier onmogelijk los van gezien worden. 

In deze masterproef ligt de focus op het toepassen van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs. 

Om de implementatie hiervan goed te kunnen vatten, zullen we dus ook de focus leggen op het tweede 

niveau, het leerkracht- en klasniveau, en het derde niveau, het schoolniveau, van het model. Door deze 

aspecten te onderzoeken, pogen we een dieper inzicht te verkrijgen in de implementatie van 



 

 
 

3 

filosoferen met kinderen, rekening houdend met zowel de onderwijspraktijken als de opvattingen van 

leerkrachten en de bredere schoolcontext waarbinnen ze functioneren. 

1.2 De onderwijspraktijk: Methoden en aanpak 

Allereerst focussen we op het handelen van de leerkracht (het tweede niveau: het leerkracht en 

klasniveau). We staan eerst stil bij de beschikbare klassieke methoden om te filosoferen met kinderen, 

daarna bij de concrete aanpak ervan in het onderwijs, zowel internationaal als in Vlaanderen. 

1.2.1 Methoden, doelstellingen en leermiddelen  

In wat volgt, geven we een overzicht van enkele klassieke methoden om het filosoferen met 

kinderen toe te passen. Meer bepaald bespreken we de grondlegger(s), de doelstelling(en), de 

concrete aanpak, de leermiddelen en de rol van de leerkracht. In Bijlage A geeft Tabel A1 een 

samenvattend overzicht van de methoden met hun doelstellingen, aanpak en leermiddelen.  

1.2.1.1 Philosophy for Children 

Een methode die internationaal vaak gebruikt wordt om te filosoferen met kinderen in de klas, is 

“Philosophy for Children” (P4C) van Matthew Lipman en Ann Margaret Sharp (Lipman et al., 1980). Het 

doel van P4C is kinderen leren zelf na te denken en het bevorderen van hun multidimensionaal denken. 

Het hoofddoel, kinderen leren zelf na te denken, bestaat uit verschillende doelstellingen: verbetering 

van het redeneervermogen, ontwikkeling van creativiteit, persoonlijke en interpersoonlijke groei, 

ontwikkeling van ethisch begrip en ontwikkeling van het vermogen om betekenis te vinden in 

ervaringen (Lipman, 1980). Multidimensionaal denken is een balans vinden tussen kritisch, creatief en 

zorgzaam denken of met andere woorden “een evenwicht tussen het cognitieve en het affectieve, 

tussen het perceptuele en het conceptuele, tussen het fysieke en het mentale” (Lipman, 2003).  

Bij de methode toegepast in P4C, vertrekt de gespreksleider van een impuls, een verhaal uit een 

filosofische roman, om een filosofisch onderzoeksgesprek in groep te voeren (Lipman et al., 1980). De 

gekozen impuls moet een stimulerende functie hebben: hij moet denken stimuleren en provoceren en 

moet elementen bevatten die een filosofische dimensie en de identificatie van filosofische kwesties 

stimuleren (Lipman et al., 1980). Het onderzoeksgesprek gaat uit van een gemeenschap van filosofisch 

onderzoek (“Community of Philosophical Inquiry” = CPI) en een filosofische facilitator, de 

gespreksleider (Lipman et al., 1980). Er wordt verwacht dat de gespreksleider een socratische houding 

aanneemt: een houding van niet-weten (Lipman, 2003). Lipman (2003) omschrijft CPI in vijf fasen:  

(1) de introductie van een impuls; (2) het opstellen van een agenda; (3) het vormen van de 

gemeenschap; (4) het gebruik van oefeningen en discussieplannen; (5) de aanmoediging van verdere 

reacties. In de constructie van een agenda duiden kinderen de elementen aan die hen interesseren 

door vragen te formuleren (Lipman, 2003). Belangrijk bij P4C is dat het filosofisch gesprek zijn eigen 

pad volgt, geleid door de gedachten en ideeën van de kinderen en niet door de gespreksleider (Lipman, 

2003).  



 

 
 

4 

Het is volgens Lipman (1980) essentieel dat de leerkracht onderwijsgedrag vertoont dat 

bevorderlijk is voor het filosofisch denken van kinderen. Meer specifiek slaat dit op het creëren van 

een gastvrije omgeving, het wekken van het vertrouwen van het kind, luisteren, het stellen van vragen 

en het behouden van de relevantie van het gesprek voor het leven van de kinderen (Lipman, 1980). 

Het P4C-curriculum beschrijft een programma voor zowel het basisonderwijs als het middelbaar 

onderwijs (Lipman, 1988). Als leermiddelen schreef Lipman per leeftijdsgroep filosofische romans om 

leeftijdsgebonden doelstellingen na te streven. Per roman voorzag hij uitvoerige begeleidende 

handleidingen om deze romans in te zetten in het onderwijs binnen zijn methodiek.  

1.2.1.2 SAPERE-aanpak 

SAPERE staat voor “the Society for the Advancement of Philosophical Enquiry and Reflection in 

Education” (SAPERE, z.d.) en is geïnspireerd door de BBC-documentaire “Socrates for Six-Year-Olds”. 

Het doel dat SAPERE formuleert, is het stimuleren van kritisch denken en open onderzoek (SAPERE, 

z.d.). Meer specifiek beoogt het kinderen en gemeenschappen de kans te geven om zelf en samen na 

te denken en te reflecteren (SAPERE, z.d.). 

De methode van SAPERE is gebaseerd op Lipmans P4C. Ze snijden beiden filosofische onderwerpen 

aan en zetten de gemeenschap van onderzoek (CPI) in als een methode van lesgeven (McCall, 2009). 

Er zijn enkele verschillen ten opzichte van P4C. Allereerst gebruikt P4C filosofische romans in het 

curriculum (Lipman et al., 1980) en zet SAPERE diverse stimuli in voor filosofische discussies (McCall, 

2009). Daarnaast is er bij de SAPERE-aanpak meer flexibiliteit in het volgen van de stappen van CPI 

naarmate de groei van de expertise van de leerkracht (Gorard et al., 2017). Zo moeten niet alle stappen 

in één sessie doorlopen worden maar kan ook één sessie bijvoorbeeld dienen om een vraag te kiezen 

en een andere om deze te bespreken. Verder benadrukt SAPERE nog het zitten in een kring waarin dat 

iedereen elkaar ziet en de mogelijkheid om bestaand curriculummateriaal te integreren om 

filosofische discussies te stimuleren en concepten te verduidelijken (Gorard et al., 2017).  

De leermiddelen die worden ingezet bij de SAPERE-aanpak zijn zeer divers en bevatten onder 

andere gedichten, foto’s, prentenboeken, nieuwsartikelen en bestaand curriculummateriaal. 

1.2.1.3 Dialogues with Children 

Een volgende methode is Matthews’ (1980) benadering van filosoferen met kinderen, “Dialogues 

with Children”. Het doel dat Matthews (1984) nastreeft met zijn benadering van filosoferen met 

kinderen, is het schetsen van een nieuwe verstandhouding tussen volwassenen en kinderen die 

gekenmerkt wordt door gelijkheid. Hij spreekt hier van een relatie van wederzijds respect en is ervan 

overtuigd dat de bijdragen van kinderen aan een filosofische dialoog even waardevol kunnen zijn als 

die van volwassenen. Een andere doelstelling is dat kinderen ervaren dat ze in staat zijn zelf te denken 

en leren luisteren naar anderen (Matthews, 1984).  



 

 
 

5 

Matthews argumenteerde dat filosofie een ontmoeting is van bepaalde perplexiteiten, dat 

filosofische perplexiteiten te vinden zijn in literaire verhalen voor kinderen en dat kinderen in staat zijn 

om ze te waarderen en ervan te genieten. Kinderen zijn volgens Matthews (1980) gevoeliger voor 

perplexiteit en incongruentie en vertonen vaak een verhoogd niveau van openhartigheid, spontaniteit 

en naïviteit. In combinatie met de betere beheersing van de taal door de volwassene en de balans 

tussen de twee partijen ontstaat er een echte gezamenlijke onderneming bij filosoferen met kinderen. 

Hij accepteert kinderen als deelnemende leden van de filosofische gemeenschap. Als stimulans van 

filosofisch denken bij kinderen ziet hij dus in zijn methode bestaande, literaire verhalen. Als voorbeeld 

geeft hij boeken als Winnie the Pooh en The Bear that Wasn’t (Milne, 1926; Tashlin, 1962).  

Het grootste verschil tussen de visies van Matthews (1980) en de P4C-methode van Lipman et al. 

(1980) is hun invulling van de rol van de gespreksleider (Shea, 2021). Lipman focust op de autonomie 

van de kinderen: het doel is hen vragen te laten stellen en hen de discussieagenda zelf te laten bepalen 

(Lipman et al., 1980). Matthews (1980) voorziet voor de gespreksleider een meer sturende rol. Hij 

maakt een onderscheid tussen “socratische instructie” (antwoorden naar boven halen door een 

bekwame en deskundige mentor) en “socratische elenchus” (vragen stellen vanuit een niet-wetende 

houding) (Matthews, 1980).  

1.2.1.4 Community of Philosophical Inquiry 

Een vierde methode is de “Community of Philosophical Inquiry” (CoPI) van Catherine C. McCall 

(2009). Het doel bij CoPI is om de onderwerpen, kwesties, ideeën, theorieën en concepten die in de 

dialoog naar voren komen, te verhelderen. Het doel is niet om vragen te beantwoorden, maar om ze 

te gebruiken als uitgangspunt voor een filosofisch gesprek.  

Volgens McCall (2009) bestaat een filosofisch gesprek uit filosofische inhoud, twee of meer 

verschillende filosofische ideeën, tegenstrijdige filosofische ideeën, argumenten die deze ideeën 

ondersteunen en een ontwikkeling van ideeën en argumenten. In deze benadering neemt de 

gespreksleider een specifieke rol op, namelijk die van de “Chair” (de voorzitter). De voorzitter voorziet 

een impuls en laat ruimte voor vragen van de kinderen. Deze schrijft de voorzitter dan op waarna deze 

de vruchtbaarste filosofische vraag kiest. Het gesprek volgt een vaste structuur: de vraagsteller 

antwoordt op de vraag, de kinderen steken hun hand op als ze een overeenkomst of een 

meningsverschil hebben met de stelling, de voorzitter duidt iemand aan, het kind antwoordt met 

oftewel “Ik ben het eens met … omdat …” of “Ik ben het niet eens met … omdat …”, enzovoort.  

De CoPI van McCall (2009) differentieert zich van de P4C-methode van Lipman et al. (1980) als volgt. 

Ten eerste is er een verschil in focus: het concept van democratie staat centraal bij P4C, terwijl bij CoPI 

de focus ligt op het filosofisch gesprek zelf in plaats van o.a. de gelijke verdeling van gespreksbeurten 

(McCall, 2009). Een tweede verschil zit in de inhoud: bij P4C gaat het gesprek over de mening van de 

participanten, terwijl bij CoPI er ideeën mogen worden aangebracht, zelfs als de participanten het niet 



 

 
 

6 

eens zijn met deze ideeën (McCall, 2009). Een derde verschil is de rol van de gespreksleider: bij P4C 

worden de vragen bepaald door de participanten, terwijl bij CoPI de voorzitter beslist welke vragen 

besproken zullen worden; bij P4C is de verantwoordelijkheid van de gespreksleider het bouwen van 

een gemeenschap, bij CoPI ligt de focus op de dialoog (McCall, 2009). Een vierde verschil zit in de 

gespreksvorm: het gesprek is bij P4C open, bij CoPI wordt er een specifieke structuur gevolgd (McCall, 

2009). Leerlingen zijn hier verplicht te antwoorden met: “Ik ben het eens met … omdat …” of “Ik ben 

het niet eens met … omdat …”, enzovoort. Een vijfde verschil zit in het programma: het programma bij 

P4C is vaak een verhaal of een discussieplan, terwijl bij CoPI het programma bepaald wordt door de 

voorzitter die zijn/haar kennis van filosofie en logica gebruikt om de conversatie te structuren (McCall, 

2009). Een laatste verschil zit in de verwachte kennis van de gespreksleider: de gespreksleider is bij 

P4C niet verplicht om filosofie en logica te studeren om het programma te kunnen implementeren, bij 

CoPI is dat wel een vooronderstelling (McCall, 2009).  

1.2.1.5 Het Vijf-Vinger-Model 

Een vijfde methode is de benadering van Ekkehard Martens (2003). Het doel van filosoferen met 

kinderen is volgens Martens (2003) niet kennis opdoen maar het verwerven van de competentie van 

het filosoferen zelf. De aan te leren methoden zijn volgens hem discours, continuïteit en een houding 

van openheid (Martens, 2003). Discours slaat op het argumentatieve proces dat ontstaat in het 

filosofische gesprek. Continuïteit slaat op de verbinding met de filosofische traditie. De houding van 

openheid is een noodzakelijke voorwaarde voor een productief gesprek.  

Volgens Martens (2003) wordt het filosofisch gesprek gekenmerkt door enerzijds een bepaalde 

houding van nieuwsgierigheid en openheid en anderzijds zijn inhoud en de verbanden die het 

aanbrengt tussen verschillende problemen. Filosoferen is volgens Martens (2003) iets wat iedereen 

kan, mits de nodige (basis)vaardigheden worden aangeleerd, en is niet voorbehouden aan een selecte 

elitaire groep. Het is “een cultuurtechniek die aan iedereen kan worden onderwezen en geleerd” 

(Martens, 2003). Hij ziet filosoferen als de vierde cultuurtechniek, naast lezen, schrijven en rekenen.  

Martens voorziet hiervoor een integratief methodeparadigma, het “Vijf-Vinger-Model”, dat een 

integratief netwerk vormt van vijf filosofische denk-, werk- en lesmethoden: de fenomenologische, 

hermeneutische, analytische, dialectische en speculatieve methode (Martens, 2003). In de 

schoolcontext kan dit methodeschema gebruikt worden om lessen zo breed mogelijk in te plannen en 

te organiseren en kan het ingezet worden als analysemodel voor reflectie en beoordeling (Martens, 

2003). Op deze manier kunnen in de complexe schoolcontext de verschillende methoden steeds 

verbonden worden met de specifieke inhoud en leeftijdsgroep van de setting (Martens, 2003).  

Met dit integratief model differentieert hij zich van de meer open benadering van Lipmans P4C.  

  



 

 
 

7 

1.2.1.6 De Filosofische Praktijk 

Een volgende methode is “de Filosofische Praktijk” van Oscar Brenifier. Het hoofddoel van 

filosoferen met kinderen is volgens Brenifier (2007) het stimuleren van kritisch denken, kinderen leren 

zichzelf te zijn en leren het eigen denken te situeren binnen een groep. Deze doelstellingen zijn in lijn 

met drie dimensies van filosofische vereisten: de intellectuele (zelf denken), de existentiële (het 

zichzelf zijn) en de sociale (het zijn en denken binnen de groep) dimensie (Brenifier, 2007). Deze drie 

aspecten gebruikt hij om de praktijk van het filosoferen met kinderen vorm te geven.  

De concrete methodologie van Brenifier (2007) ziet er als volgt uit. Allereerst overloopt een 

volwassen gespreksleider een aantal regels. Vervolgens wordt er een impuls (ankerpunt) 

geïntroduceerd, een hypothese geformuleerd door een leerling, de hypothese wordt in vraag gesteld, 

er wordt ingegaan op de hypothese, de vraag wordt beantwoord en beargumenteerd, een nieuwe 

hypothese wordt gesteld, enzovoort. Hij moedigt aan om de hypotheses visueel voor te stellen, 

bijvoorbeeld door ze op te schrijven op een bord. Er wordt gewerkt met het principe van “wederzijdse 

vraagstelling”: bij de uitdrukking van een hypothese wordt, voor verder te gaan naar een andere 

hypothese, een hoeveelheid tijd uitsluitend gereserveerd voor de kinderen om de hypothese in twijfel 

te trekken, het onduidelijke te verduidelijken en tegenstrijdigheden op te lossen (Brenifier, 2020). 

Als leermiddelen definieerde Brenifier (2007) specifieke kaders en discussieplannen afhankelijk van 

de leeftijd van de leerlingen waarbij hij de gespreksleider aanmoedigt om deze aan te passen aan de 

noden van de leerlingen en de groep. Enkele ankerpunten van een filosofisch gesprek die hij benoemt 

zijn onder andere het werken rond een thema, een tekst (een verhaal), een film, een situatie en een 

object (Brenifier, 2007). Verder schreef Brenifier verschillende filosofische prentenboeken onder de 

noemer PhiloZenfants-collectie die hij specifiek heeft ontworpen om filosofische gesprekken met 

kinderen te vergemakkelijken, zoals bijvoorbeeld Wat is geluk? (Brenifier, 2009). 

1.2.1.7 Filosoferen met kinderen via prentenboeken 

Een andere benadering van filosoferen met kinderen draait rond het specifiek werken met 

prentenboeken. Onder andere Karin Murris, Joanna Haynes en Thomas Wartenberg pleiten hiervoor.  

Haynes en Murris (2011) passen de P4C van Lipman et al. (1980) toe op het filosofisch gesprek via 

prentenboeken. De doelstellingen die Murris (1992) aanhaalt, zijn het stimuleren van kritisch denken, 

creatief denken en morele opvoeding. Door het stimuleren van kritisch en voor zichzelf denken, zullen 

kinderen minder geneigd zijn om te handelen via vooroordelen en indoctrinatie, wat hen vormt tot 

meer tolerante en onafhankelijke individuen (Murris, 1992). Ze zien in prentenboeken een instrument 

dat unieke mogelijkheden biedt om ideeën te verkennen en betekenis te creëren (Haynes & Murris, 

2011). Volgens Murris (1992) zijn prentenboeken aangewezen omdat ze gedachten stimuleren, de 

aandacht van kinderen meer prikkelen dan een verhaal an sich en materialen inzetten die al aanwezig 

zijn op school. De methode is gebaseerd op respectvol luisteren en creatieve, authentieke interacties.  



 

 
 

8 

Wartenberg (2009) pleit in zijn benadering voor een “learner-centered classroom”. Het doel hierbij 

is het voeden van creativiteit, autonomie, respect, engagement en kritisch denken (Wartenberg, 

2009). In zijn methode wordt er een open vraag geformuleerd, daarna krijgt een kind de kans om te 

antwoorden en mogen de anderen reageren of ze het er eens of oneens mee zijn. Hij toont aan dat uit 

prentenboeken filosofische ideeën bepaald kunnen worden die filosofische gesprekken met kinderen 

kunnen inspireren en faciliteren (Wartenberg, 2009).  

1.2.1.8 Collaborative Inquiry 

Philip Cams (2018) operationalisatie van filosoferen met kinderen is gefocust op “Collaborative 

Inquiry” of met andere woorden “gezamenlijk onderzoek”. De doelstellingen die hij opwerpt, zijn het 

ontwikkelen van een kritisch denkvermogen en leren samenwerken (Cam, 2018). 

In zijn theorie omschrijft hij hoe de kenmerken van filosofisch onderzoek (verkenning van 

problemen, formulering van hypotheses, gebruik van logica en inferentie) zich vertalen naar een 

collaboratieve setting in het filosofisch gesprek (Cam, 2018). Hij benadrukt het belang van het 

opbouwen van een gemeenschap van onderzoek: een samenwerkende, inclusieve omgeving waarin 

leerlingen zich kunnen uiten, actief luisteren naar elkaar en respectvol in dialoog gaan met elkaar (Cam, 

2018). Concreet deelt hij in zijn methode het filosofisch gesprek op in twee fasen: de creatieve en de 

kritische fase (Cam, 2020). In de creatieve fase wordt een probleemstelling geïntroduceerd: deze fase 

bestaat uit het opwerpen van vragen (initiëren) en een speculatieve verkenning van mogelijke 

antwoorden (suggereren) (Cam, 2020). De kritische fase bestaat uit redeneren en conceptueel 

onderzoeken, evalueren en concluderen (Cam, 2020).  

Hij onderscheidt zich van andere methoden het belang van samenwerken in het filosofisch gesprek 

expliciet te benadrukken (Cam, 2018). Hij specifieert geen specifieke leermiddelen.  

1.2.1.9 Philosophical Enquiry 

In zijn visie op filosoferen met kinderen spreekt Worley over “Philosophical Enquiry” (Levi & Worley, 

2011). De doelstellingen die Worley (2021) definieert zijn inclusie en dialectiek. Inclusie slaat op het 

feit dat iedereen zich deel voelt van de groep, dat alle leerlingen het gevoel hebben dat ze iets kunnen 

bijdragen als ze dit willen en dat de leerkracht een omgeving creëert waarin ze dat willen (Worley, 

2021). Dialectiek slaat op een dieper niveau bereiken van “op-en-af”, “vraag-antwoord”-interacties 

tussen leerlingen (Worley, 2021). Deze twee doelstellingen zouden elkaar in het gedrang kunnen 

brengen, maar het ultieme doel is net een balans te vinden tussen aan- en afwezigheid en tussen 

exploreren en argumenteren (Worley, 2021).  

In “Philosophical Enquiry” staat het “Iffen” centraal (Levi & Worley, 2011). “Iffen” is een methode 

van hypothetisch denken die een vraag omvormt naar een conditionele vorm: “als… dan…?” (Levi & 

Worley, 2011). Zijn concrete methode ziet eruit als volgt: 1) de introductie van een stimulus; 2) het 

uitvoeren van “Eerste Gedachten”, “Talk Time” en “Comprehension Time”: een periode van 



 

 
 

9 

onbeïnvloede reflectie; 3) het zetten van een “Task Question” op het bord; 4) “Talk Time”: het 

bespreken van de “Task Question” in groepen; 5) het delen van bevindingen met de groep in “enquiry” 

(onderzoek); 6) een nieuwe “Task Question” behandelen als hier tijd voor is (Levi & Worley, 2011). 

Twee sleutelprincipes zijn afwezigheid en een open-vraag-mindset (Worley, 2021). Afwezigheid 

benoemt Worley ook als “the waiter approach”: het weerhouden van de leerkracht om zijn mening te 

delen. Een open-vraag-mindset is een mindset waar de leerkracht luistert naar wat de leerlingen zelf 

denken, waarbij het belangrijk is dat de leerkracht luistert zonder te leiden (Worley, 2021). 

1.2.2 De concrete aanpak van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 

Om een breder beeld te schetsen van het handelen van de leerkracht, bespreken we naast de 

klassieke methoden ook de concrete aanpak van het filosoferen met kinderen in het onderwijs. Ten 

eerste geven we een overzicht op internationaal vlak, meer bepaald de aanwezigheid in het 

curriculum, wie het implementeert, de gehanteerde methode en de geraadpleegde bronnen. Ten 

tweede schetsen we de situatie in Vlaanderen, meer bepaald intitiatieven en beschikbaar materiaal. 

1.2.2.1 De internationale onderwijspraktijk van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 

De implementatie van filosoferen met kinderen is in de afgelopen decennia stabiel gestegen op 

scholen over heel de wereld in termen van informele filosofieprogramma’s als aanvullende activiteit. 

Op enkele plaatsen is filosoferen formeel opgenomen in het curriculum, zoals in Schleswig-Holstein in 

Duitsland (Philosophie - IQSH Fachportal, z.d.), in West-Australië (Outline, 2024), en in het Franstalig 

gemeenschapsonderwijs in België, waar het vak “Philosophie et citoyenneté” wordt voorzien 

(Enseignement.be - Cours de Philosophie Et de Citoyenneté, z.d.). Desondanks krijgt filosoferen met 

kinderen in het merendeel van Noord-Amerika, Europa en Australië nog geen gevestigde plek in het 

voorgeschreven curriculum van basisscholen (Hand & Winstanley, 2008). Volgens Lewis en Sutcliffe 

(2017) ligt de moeilijkheid om filosoferen met kinderen op school te formaliseren gedeeltelijk in het 

feit dat leerkrachten weinig tot geen (in)formele ervaring hebben met filosofisch onderzoek in hun 

eigen opleiding en dat ze worden beoordeeld op hoe goed ze hun leerdoelen bereiken.  

De leerkracht die filosofeert met kinderen, is op sommige scholen systematisch iemand anders dan 

de klasleerkracht. Het wordt bijvoorbeeld ook toegepast door zorgleerkrachten, leerkrachten ethiek 

of filosofische gespreksleiders (Jensen, 2023a; Michalik, 2019; Zappalà & Smyth, 2021).  

De methoden die vaak gebruikt worden in onderzoek rond filosoferen met kinderen, zijn Lipmans 

P4C (Akkocaoğlu, 2018; Green et al., 2012), varianten op Lipmans P4C (Jensen, 2023a; Zappalà & 

Smyth, 2021), zoals ook meer specifiek de SAPERE-aanpak (Council for Education in World Citizenship, 

2012; Gorard et al., 2017; Siddiqui et al., 2017) en McCalls CoPI (Karadag & Demirtas, 2018). Deze 

kaders zijn echter niet noodzakelijk een reflectie van de methoden die leerkrachten op eigen initiatief 

hanteren. Hoewel de aanpak van Lipman vaak een merkbare inspiratiebron is, zijn er verschillende 



 

 
 

10 

mogelijkheden (Jirásek & Jágerová, 2024). De bronnen die leerkrachten vaak raadplegen, bestaan uit 

verhalen, discussieplannen, maar ook bijvoorbeeld prentenboeken (Kennedy, 2022). 

1.2.2.2 De Vlaamse onderwijspraktijk van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 

Er zijn in Vlaanderen geen eindtermen rond filosoferen met kinderen. Leerkrachten in Vlaanderen 

zijn echter, omwille van de pedagogische vrijheid, vrij om hun aanpak in het onderwijs te kiezen. In 

deze zin kunnen ze filosoferen met kinderen inzetten als methode in de onderwijspraktijk. Omwille 

van de afwezigheid van Vlaams onderzoek op dit gebied, is het onbekend hoe vaak en met welke 

methoden dit gebeurt in Vlaanderen. We hebben wel kennis over de bestaande initiatieven en het 

materiaal dat beschikbaar is voor leerkrachten die (willen) filosoferen in het Vlaamse basisonderwijs.  

Er zijn verschillende initiatieven die filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs 

aanmoedigen en leerkrachten die het (willen) toepassen ondersteunen. Ten eerste pleit VEFO, het 

“Vlaams Netwerk voor Eigentijds Filosofieonderwijs”, voor meer en beter filosofieonderwijs in 

Vlaanderen (VEFO – Vlaams Netwerk Voor Eigentijds Filosofie Onderwijs, 2024). Ze ondersteunen 

leerkrachten door een uitgebreide website aan te bieden waar informatie beschikbaar is en waar ze 

overzicht geven van beschikbare boeken, spellen en handleidingen. Ook zenden ze nieuwsbrieven uit 

en organiseren ze studiedagen en inspiratiemomenten. Ten tweede organiseren initiatieven ook 

opleidingen tot filosofisch gespreksleider1 en stellen ze filosofisch materiaal beschikbaar. Ten derde 

zijn er ook universiteiten en hogescholen die ondersteuning bieden. Er zijn bijvoorbeeld verschillende 

onderwijsinstituten die een (keuze)vak “filosoferen met kinderen”2 in de lerarenopleiding includeren 

of postgraduaten3 of studiedagen rond filosoferen met kinderen4 organiseren. Verder is er ook 

bijvoorbeeld onderzoeksgroep “Exploratio” van “Odisee” (Kritisch Denken Via Filosofische Dialoog, 

z.d.) die filosofisch materiaal ontwikkelen en opleidingen organiseren.  

Leerkrachten die geïnteresseerd zijn in filosoferen met kinderen kunnen ook beroep doen op 

materiaal om hen te ondersteunen in het filosoferen met kinderen. Ten eerste is er literatuur die hen 

de methodiek leren en uitleggen hoe je het precies toepast5. De methodiek in de Nederlandstalige 

literatuur is vaak gebaseerd op Lipmans P4C (cf. Anthone & Mortier, 2007, p. 101; Van Rossem, 2020, 

 
1 Meer bepaald: “Denkkaravaan” (denkkaravaan.be, 2023), Filosofieschool “Doen! Denken!” (Doen! Denken! 
vzw, 2022), “Socratisch gesprek” (het Socratisch Gesprek, 2024), VELOV: “Leergemeenschap Filosoferen met 
Kinderen en Jongeren” (Velov, 2021), “Odisee” (Kritisch Denken Via Filosofische Dialoog, z.d.) en “Djapo” (Djapo, 
2024) 
2 Bijvoorbeeld aan de Howest, de KU Leuven en de UGent (Filosoferen met kinderen 1, z.d; Filosoferen met 
kinderen 2, z.d.; Filosofisch gesprek met kinderen en jongeren, z.d.; Methoden voor het leiden van socratische 
gesprekken in de onderwijscontext, z.d.) 
3 Zoals bijvoorbeeld het postgraduaat “Filosofie, filosoferen, kritisch denken en burgerzin” aan de PXL (Tulkens 
& Filosofieschool Doen! Denken!, 2020). 
4 Bijvoorbeeld aan de KU Leuven (Filosoferen met Kinderen - Wat, Hoe en Waarom?, 2023) 
5 Enkele voorbeelden van Nederlandstalige literatuur zijn Socrates op de speelplaats (Anthone & Mortier, 2007), 
Klassevol Filosoferen (Poppelmonde & Wyffels, 2008) en Het filosofisch gesprek (Van Rossem, 2020). 



 

 
 

11 

p. 101). Het grote verschil hier is dat er niet altijd vertrokken wordt vanuit de filosofische romans die 

Lipman voorziet, maar dat er ruimte is om vanuit diverse stimuli te vertrekken. Ten tweede zijn er 

verschillende Nederlandstalige vertalingen van internationale literatuur van enkele van de 

voornoemde filosofen die hun eigen lesplannen creërden, gesitueerd binnen hun eigen methode6. Ten 

derde zijn er boeken die specifiek geschreven zijn als handleiding, leidraad of inspiratiegids om 

leerkrachten handvaten te geven voor de lespraktijk7. Ten vierde zijn er ook specifieke lesplannen die 

leerkrachten kunnen raadplegen8. Er zijn ook educatieve pakketen uitgewerkt, bijvoorbeeld rond 

“Young Plato” in samenwerking met Eef Cornelissen van Odisee (Cornelissen et al., z.d.). Ten vijfde zijn 

er een boeken specifiek ontworpen om samen met kinderen te filosoferen, voor de kinderen zelf. Dit 

zijn boeken die filosofisch denken bij kinderen stimuleren en volwassenen de mogelijkheid bieden om 

samen met die kinderen te filosoferen9. Naast boeken zijn er ook verschillende spellen ontwikkeld om 

te filosoferen met kinderen, bijvoorbeeld de “FiloZoo” kaartensets met bijhorende handleidingen van 

Odisee (Odisee & ExploRatio, 2023a). 

1.3 De opvattingen van leerkrachten 

Het meerlaags aanbod-gebruik model toont aan dat het handelen van leerkrachten niet los kan 

staan van hun opvattingen. Dit onderdeel geeft een overzicht van onderzoek naar de opvattingen van 

leerkrachten die filosoferen met kinderen in het basisonderwijs. Het onderzoek naar opvattingen over 

filosoferen met kinderen bij leerkrachten besteedt voornamelijk aandacht aan hun algemene visie op 

filosoferen met kinderen en de veranderingen die ze erdoor waarnemen, bij zichzelf en hun leerlingen.  

3.1 Visie op filosoferen met kinderen 

De thema’s die in het onderzoek naar de algemene visie van leerkrachten op filosoferen met 

kinderen voornamelijk aan bod komen, zijn hun opvattingen over het filosoferen met kinderen zelf, 

hoe leerkrachten het beleven, de motivatie om te filosoferen met kinderen en de nood aan opleiding.  

3.1.1 Opvattingen over filosoferen met kinderen 

Akkocaoğlu (2018) analyseerde de opvattingen van 30 Turkse leerkrachten in opleiding over 

filosoferen met kinderen in de lerarenopleiding via observaties, zelfevaluatie-formulieren en 

 
6 Voorbeelden hiervan zijn: Twintig denkgereedschappen: samen filosoferen in de klas (Cam, 2020), Anders 
denken: filosoferen vanaf de basisschool (McCall, 2010), Spelen met denken: over filosoferen met kinderen 
(Martens, 1999) en Willen planten ook baby’s? (Matthews, 1994). 
7 Voorbeelden hiervan zijn: Peinzen. 49 filosofische vragen voor kinderen (Anthone et al., 2006), Filosoferen doe 
je zo (Bartels & Van Rossum, 2009), Kan een bloemkool denken? (de Bas, 2016) en Wat zit er achter de wolken? 
(Lambrechts, 2008). 
8 Voorbeelden hiervan zijn: onder andere Wat zit er achter de wolken (Lambrechts, 2008) en de 
docentenhandleiding van SLO (Bouwmeester, 1994). Andere voorbeelden van lesplannen zijn te vinden op de 
website van VEFO (VEFO, z.d.). 
9 Een voorbeeld hiervan is de FiloSofie-reeks van Davidsfonds (Davidsfonds, z.d.), waarin ook boeken vertaald 
zijn van de eerder genoemde PhiloZenfants-collectie van Oscar Brenifier, zoals Wat is geluk? (Brenifier, 2009). 
Andere voorbeelden van filosofische boeken voor kinderen zijn: Durft Marie in de ton? (Heesen, 2002), Alles wat 
(niet) mag (Jensen & Lust, 2023) en Wat zou jij doen? (Van Genechten, 2015). 



 

 
 

12 

semigestructureerde interviews. Hij besteedde ook aandacht aan hun perceptie op filosofie en de 

kindertijd en hun uitdagingen bij het plannen en uitvoeren van filosoferen met kinderen. Hij stelde 

vast dat leerkrachten een aantal dingen noodzakelijk vinden om filosoferen met kinderen succesvol te 

kunnen toepassen, namelijk: voorbereiding, implementatie, discussie en evaluatie van filosoferen met 

kinderen-gerelateerde activiteiten en het associëren van filosoferen met kinderen met het curriculum 

(Akkocaoğlu, 2018). Verder stelde hij ook vast dat leerkrachten vinden dat filosoferen met kinderen 

moet beginnen op een vroege leeftijd, wanneer de leerlingen nog vrij denken. 

Brownlee et al. (2014) bracht de opvattingen van 19 Australische leerkrachten in opleiding in kaart 

over de kennis en het leren van kinderen bij filosoferen met kinderen. Ze deden dit via de PEBS 

(“Personal Epistemological Beliefs Survey”) en een focusgroep interview. De onderzoekers stelden vast 

dat leerkrachten in opleiding de rol van de leerkracht bij filosoferen met kinderen beschrijven als 

facilitator in plaats van als leerkracht die alle antwoorden heeft (Brownlee et al., 2014). Er wordt 

beschreven dat het kind centraal staat in het leerproces, wat van cruciaal belang is voor filosoferen 

met kinderen (Brownlee et al., 2014).  

Ook Bartels (2013) stelde vast dat de rol van de leerkracht als facilitator genoemd wordt. Bartels 

(2013) analyseerde welke bijdrage filosoferen met kinderen aan de ontwikkeling van democratische 

vaardigheden en attituden levert. Hij besteedde hierbij ook aandacht aan de opvattingen van 

leerkrachten. Hij werkte met interviews met schoolleiders, interviews bij 16 Nederlandse leerkrachten 

en vragenlijsten bij 66 leerkrachten. Bartels (2013) stelt dat leerkrachten het eens zijn over het feit dat 

ze hun traditionele rol als leerkracht moeten loslaten om filosoferen met kinderen effectief te kunnen 

toepassen, maar dat velen aangeven dat ze moeite hebben om zich terug te trekken uit het gesprek. 

Volgens Bartels (2013) zien leerkrachten het dialogische karakter (leren door te doen en te ervaren) 

van filosoferen met kinderen als het belangrijkste kenmerk ervan. 

1.3.1.2 De beleving van het filosoferen met kinderen 

Onderzoek naar filosoferen met kinderen in het basisonderwijs toont aan dat leerkrachten 

aangeven dat zij er zelf plezier in hebben (Bartels, 2013; Gorard et al., 2017; Lam, 2023). Gorard et al. 

(2017) onderzochten de effectiviteit van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs bij 48 Engelse 

scholen via CAT-resultaten. In dit onderzoek besteedden ze ook aandacht aan de opvattingen van de 

leerkrachten over filosoferen met kinderen via een procesevaluatie die bestond uit observaties en 

interviews met de leerkrachten op de 22 scholen die de interventie van het filosoferen met kinderen 

kregen. In deze interviews bleek dat leerkrachten vonden dat hun relatie met de leerlingen verbetert 

door het filosoferen met kinderen toe te passen (Gorard et al., 2017). 

Lam (2023) evalueerde de effectiviteit van een P4C-programma bij het faciliteren van de 

ontwikkeling van dialoog- en onderzoekend onderwijs bij leraren in Hong Kong. Hij besteedde hierbij 

ook aandacht aan de attitudes van leerkrachten ten opzichte van filosoferen met kinderen. Het 



 

 
 

13 

onderzoek volgde een “triangular mixed-method design”: vijf Chinese leerkrachten werden 

geobserveerd, geïnterviewd (ongestructureerd en semigestructureerd) en kregen twee vragenlijsten. 

Ook Lam (2023) stelde vast dat leerkrachten over het algemeen een positieve attitude hadden ten 

opzichte van filosoferen met kinderen in de klas. Ook Swain et al. (2013) onderzochten de impact van 

filosoferen op kinderen in de basisschool. In een evaluatie van het werk van “The Philosophy 

Foundation” (TPF) in 18 basisscholen in Londen werd aandacht besteed aan de visie van 12 Engelse 

leerkrachten via interviews. Ze stelden dat leerkrachten aangeven dat ze filosoferen met kinderen 

zouden aanraden aan hun collega’s (Swain et al., 2013). 

Jensen (2023a) onderzocht de impact van filosoferen met kinderen vanuit het perspectief van de 

leerkracht via semigestructureerde interviews en kwalitatieve surveys bij 16 Deense leerkrachten: 7 

die een filosofisch gesprek geleid door een facilitator observeerden, 9 die een opleiding kregen en het 

filosofisch gesprek zelf mochten leiden. Hij vond dat leerkrachten aangaven dat ze filosoferen met 

kinderen zeer positief ervaren (Jensen, 2023a). Lam (2023) vond dat leerkrachten stellen dat ze 

voordelen uit filosoferen met kinderen halen en dat ze van plan zijn om wat ze van filosoferen met 

kinderen leren, toe te passen op hun toekomstige onderwijs (Lam, 2023). 

Brownlee et al. (2014) stelden vast dat sommige leerkrachten in opleiding toegaven dat ze 

aanvankelijk sceptisch waren ten opzichte van filosoferen met kinderen, maar dat na het effectief 

toepassen ervan dit scepticisme werd vervangen door een verlangen om de techniek voort te zetten. 

1.3.1.3 De motivatie om te filosoferen met kinderen 

Jirásek & Jágerová (2024) analyseerden op basis van interviews de ervaringen van vier Tsjechische 

leerkrachten die filosoferen met kinderen reeds toepasten in het basisonderwijs. Ze besteedden onder 

andere aandacht aan de drijfveer om ermee te beginnen. De redenen die deze leerkrachten noemden, 

zijn: de ervaring van een vorm van opleiding gelinkt aan filosoferen met kinderen (op de universiteit 

en via bijscholingen), de aantrekkelijkheid van de methoden en principes, een zekere nieuwigheid en 

een verandering van perspectief op het onderwijsproces (Jirásek & Jágerová, 2024). 

1.3.1.4 Een opleiding rond filosoferen met kinderen 

Akkocaoğlu & Celepoglu (2014) brachten via een systematische bevraging de opvattingen van zes 

Turkse leerkrachten in kaart over boeken die specifiek ontworpen zijn om te filosoferen met kinderen. 

Ze besteedden ook aandacht aan hun suggesties met betrekking tot hoe filosoferen met kinderen 

volgens hen vorm kan krijgen en stelden vast dat leerkrachten een training in filosoferen met kinderen 

essentieel vinden om het adequaat te kunnen toepassen (Akkocaoğlu & Celepoglu, 2014). Ook Gorard 

et al. (2017) stelden vast dat leerkrachten training essentieel vinden en dat zonder het verkrijgen van 

een training het niet adequaat geïmplementeerd kan worden. Verder vonden Jirásek & Jágerová 

(2024) dat leerkrachten stellen dat voldoende oefening en training helpt om hun vertrouwen te 

vergroten en om vaker gebruik te maken van de mogelijkheden die filosoferen met kinderen biedt. 



 

 
 

14 

Akkocaoğlu (2018) stelde vast dat leerkrachten het aangenaam vinden om een filosofisch gesprek eerst 

te observeren alvorens het zelf uit te voeren.  

1.3.2 Veranderingen die leerkrachten waarnemen  

De veranderingen die leerkrachten waarnemen door het filosoferen met kinderen zijn: de 

veranderingen die ze waarnemen bij henzelf en degene die ze waarnemen bij hun leerlingen.  

1.3.2.1 Veranderingen die de leerkrachten waarnemen bij henzelf 

De veranderingen die de leerkrachten waarnemen bij henzelf zijn hun manier van lesgeven, hun 

persoonlijke ontwikkeling en hun visie op hun leerlingen. Jensen (2023a) stelde twee soorten impact 

van filosoferen met kinderen op leerkrachten vast: de manier waarop leerkrachten het lesgeven 

benaderen, zowel qua denken als in de praktijk, en de indruk die leerkrachten van hun leerlingen 

hebben. Bowyer et al. (2021) stelden vast dat filosoferen met kinderen toepassen ook invloed heeft 

op de leerkrachten zelf en hen transformeert op persoonlijk en professioneel vlak. Ze analyseerden via 

een literatuurstudie wat filosoferen met kinderen is en de impact ervan (Bowyer et al., 2021). 

Manier van lesgeven 

Council for education in world citizenship (2012) analyseerde de impact van het “Wiser Wales 

project” waarin leerkrachten uit een aantal scholen in Engeland P4C leerden toepassen in de klas. In 

de analyse werden zeven scholen een jaar lang gevolgd en werd data verzameld via de MSC-

methodologie (“Most Significant Change”), interviews en groepdiscussies met 350 leerlingen, 

leerkrachten en directeurs. Er werd hierbij aandacht besteed aan de praktische aspecten van 

filosoferen met kinderen, de voordelen en de uitdagingen errond, maar ook aan de veranderingen die 

leerkrachten ervaren door te filosoferen met kinderen in de klas. Ze stelden vast dat leerkrachten 

verwijzen naar veranderingen in de manier waarop ze het lesgeven benaderen, zowel tijdens het 

filosoferen met kinderen als tijdens de lespraktijk in andere lessen (Council for education in world 

citizenship, 2012). Ook Green et al. (2012) bracht de opvattingen van leerkrachten in opleiding over de 

veranderingen die ze ervaren door te filosoferen met kinderen in kaart. Via een analyse van 

uitgeschreven reflecties, video-opnames en focusgroep-interviews besteedden zij aandacht aan hoe 

47 leerkrachten in opleiding het filosoferen met kinderen ervaren en stelden ze vast dat leerkrachten 

in opleiding veranderingen opmerkten in de manier waarop ze lesgeven benaderen, gekoppeld aan 

gerapporteerde veranderingen in de lespraktijk in een traditionele klassetting (Green et al., 2012).  

Michalik (2023) analyseerde de ervaringen van leerkrachten met filosoferen met kinderen in de klas 

via semigestructureerde interviews bij 11 participanten (klasleerkrachten, zorgleerkrachten en “social 

education workers”) in het basisonderwijs die filosoferen met kinderen integreerden in de klas. Hij 

besteedde hierbij ook aandacht aan de veranderingen die zij ervaren in hun manier van lesgeven en 

de veranderde rol van de leerkracht in deze context (Michalik, 2023). Ze vonden dat hun stijl van 



 

 
 

15 

lesgeven vooral gekenmerkt wordt door een meer open, minder door de leerkracht geleide aanpak 

(Bowyer et al., 2021; Council for education in world citizenship, 2012; Michalik, 2023). 

Door zich op te stellen als facilitator geven ze aan dat hun manier van lesgeven minder autoritair 

en controlerend is (Bowyer et al., 2021). De meer open manier van lesgeven maakt dat de focus 

verschuift naar de leerlingen zelf waardoor deze meer in staat zijn om hun eigen ideeën te uiten 

(Council for education in world citizenship, 2012). Dit draagt ook bij aan hun wijze van lesplanning: een 

leerkracht getuigt: “Je hoeft niet met talloze voorbereide vragen naar de les te komen ... je kan vragen 

bespreken die de kinderen zelf bedacht hebben. En dat is waar leerlinggericht, autonoom en 

geïndividualiseerd leren om draait.” (Michalik, 2023, p. 688). 

Verder omschrijven leerkrachten nog de volgende veranderingen: het lestempo vertragen, 

“hersenpauzes” inlassen, meer tijd maken voor reflectie, “peer-to-peer”-gesprekken invoeren en meer 

open vragen gebruiken (Jensen, 2023a). Bij leerkrachten in opleiding heeft het ook invloed op hun 

opvattingen over het leren van kinderen en op de onderwijspraktijken die deze toekomstige 

leerkrachten van plan zijn te implementeren (Brownlee et al., 2014).  

Persoonlijke ontwikkeling 

Leerkrachten zien filosoferen met kinderen als een verrijking voor zowel hun professionele als hun 

persoonlijke leven (Green et al., 2012; Michalik, 2019). Michalik (2019) analyseerde de ervaringen van 

leerkrachten en leerlingen via semigestructureerde interviews met 11 leerkrachten in het 

basisonderwijs en groepsdiscussies met leerlingen in het basisonderwijs. Dit is een analyse van 

dezelfde gegevens die gebruikt worden bij Michalik (2023). Hij focuste onder meer op welke 

veranderingen en ontwikkelingen leerkrachten waarnemen door te filosoferen met kinderen bij 

henzelf en bij hun leerlingen en stelde dat filosoferen een impact kan hebben op de visie van 

leerkrachten over zichzelf als leerkracht en op hun persoonlijke ontwikkeling (Michalik, 2019). Ze 

ervaren volgens hem een verbreding van hun horizon, een verandering in hun denken (Michalik, 2019). 

Ook Green et al. (2012) besteedden in hun onderzoek aandacht aan de persoonlijke ontwikkeling van 

leerkrachten door te filosoferen met kinderen en stelden dat leerkrachten vinden dat filosoferen met 

kinderen hen de kans biedt om attitudes te ontwikkelen waarbij ze leren zelf te denken, respectvoller 

en zorgzamer te zijn voor de denkprocessen van anderen, meer logische en sequentiële denkpatronen 

te ontwikkelen en vaardigheden te leren die bijdragen aan democratisch burgerschap.  

Zappalà en Smyth (2021) analyseerden de opvattingen van 13 Australische leerkrachten ethiek over 

de impact van filosoferen met kinderen in het basisonderwijs via gestructureerde interviews. De 

participanten waren vrijwilligers die in kader van het “Primary Ethics Program” één lesblok per week 

ethiek gaven in het basisonderwijs en binnen dit vak filosoferen met kinderen toepasten aan de hand 

van het P4C-programma. Ze stelden dat leerkrachten door te filosoferen met kinderen kansen zien om 

reflectiever te worden en zich bezig te houden met kritisch denken en ethisch redeneren. 



 

 
 

16 

Veranderde visie op hun leerlingen	

Leerkrachten krijgen tijdens filosoferen met kinderen een andere indruk van hun leerlingen dan in 

een traditionele klassetting (Green et al., 2012). Dat komt onder meer door hun verbazing over het 

denkvermogen van de leerlingen, de diepgang en de diepgaande aard van de vragen die ze stelden 

(Michalik, 2023). Het ervaren van filosoferen met kinderen verandert de ideeën van leerkrachten in 

opleiding over het vermogen van kinderen om na te denken, meningen te ontwikkelen, meningen te 

rechtvaardigen en helpt hen zo om kinderen te beschouwen als competente “denkers” (Brownlee et 

al., 2014). Leerlingen worden in een positiever licht waargenomen en leerkrachten zien nieuwe, 

onverwachte kanten van hen (Jensen, 2023a). Dit positieve beeld lijkt vooral gunstig voor 

gemarginaliseerde leerlingen (Jensen, 2023a). 

1.3.2.2 Veranderingen die de leerkrachten waarnemen bij hun leerlingen 

Leerkrachten krijgen een andere visie op hun leerlingen door te filosoferen met kinderen maar zien 

ook specifieke veranderingen in hen plaatsvinden. Door het toepassen van filosoferen met kinderen 

zien leerkrachten positieve veranderingen in hun leerlingen (Green et al., 2012; Jensen, 2023a). De 

veranderingen die leerkrachten noemen, zijn: een cognitieve en gedragsmatige vooruitgang, een 

veranderd zelfbeeld en veranderingen bij de leerlingen die het traditioneel moeilijker hebben.  

Cognitieve vooruitgang 

Een eerste categorie van veranderingen die wordt opgemerkt bij de leerlingen door de leerkrachten 

is hun cognitieve vooruitgang: een vooruitgang op het hoger denkniveau (Swain, 2013).  

Karadag en Demirtas (2018) onderzochten de effectiviteit van filosoferen met kinderen in het 

basisonderwijs op kritisch denken bij kinderen. Ze besteedden ook aandacht aan de opvattingen van 

leerkrachten over de verschillen die zij opmerkten bij de leerlingen door het filosoferen met kinderen 

via semigestructureerde interviews bij drie leerkrachten die in het onderzoek functioneerden als 

observatoren. Ook Siddiqui et al. (2017) brachten de opvattingen van leerkrachten over de impact van 

filosoferen met kinderen in kaart bij 16 leerkrachten via observaties en interviews. Ze onderzochten 

of filosoferen met kinderen in het basisonderwijs scholen kan helpen om verder te kijken dan het 

traditioneel academisch presteren. De steekproef bestond uit 42 Engelse scholen, waarvan in 16 

scholen P4C-training volgens het SAPERE-regime werd geïmplementeerd. 

Onderzoekers stellen dat leerkrachten een vooruitgang merken in de ontwikkeling van kritisch 

nadenken (Karadag & Demirtas, 2018; Michalik, 2019; Siddiqui et al., 2017; Zappalà & Smyth, 2021) en 

redeneren bij hun leerlingen (Jensen, 2023a; Karadag & Demirtas, 2018; Zappalà & Smyth, 2021). De 

verbetering in kritisch nadenken blijkt volgens hen uit hun reflectie op ervaringen, conclusievorming 

(Siddiqui et al., 2017), manier van problemen te benaderen (Michalik, 2019) en vraagstelling (Brownlee 

et al., 2014; Karadag & Demirtas, 2018; Siddiqui et al., 2017). De verbetering in redeneervaardigheden 

blijkt volgens hen uit hun presentatie en verdediging van meningen, ontwikkeling van verschillende 



 

 
 

17 

standpunten (Karadag & Demirtas, 2018), openstaan voor het overwegen van alternatieven, 

bereidheid om ideeën uit te dagen en hun ideeën te laten uitdagen, manier van meningsverschillen 

onderzoeken en verbanden leggen tussen ideeën (Brownlee et al., 2014; Karadag & Demirtas, 2018).  

Verder merken leerkrachten een verbeterd reflectievermogen van hun leerlingen (Michalik, 2019). 

Dat blijkt volgens hen ook uit veranderingen in de manier waarop de kinderen taken in andere lessen, 

zoals wiskunde, benaderden (Michalik, 2019). Tot slot merken leerkrachten een verbetering bij hun 

leerlingen in onderzoeksvaardigheden, de manier waarop ze nadenken over gedachten (Karadag & 

Demirtas, 2018) en hun vermogen om interessante ideeën te formuleren (Jirásek & Jágerová, 2024).  

Gedragsmatige vooruitgang 

Een tweede categorie van veranderingen die wordt opgemerkt bij leerlingen door leerkrachten, is 

een gedragsmatige vooruitgang (Green et al., 2012). Leerkrachten merken dit aan een verhoogde 

actieve deelname van de leerlingen aan de les (Green et al., 2012), verhoogd engagement (Jensen, 

2023a), respectvoller gedrag tegenover elkaar (Green et al., 2012; Michalik, 2019), verbeterde 

democratische vaardigheden en attitudes (Bartels, 2013), een positief effect op hun “soft skills” 

(Swain, 2013) en verbeterde communicatieve vaardigheden (Jirásek & Jágerová, 2024; Michalik, 2019). 

Leerkrachten stellen dat kinderen meer luisteren naar elkaar, elkaars mening meer respecteren, 

gevoeliger reageren (Jirásek & Jágerová, 2024) en ook tijdens conflict verbeterde communicatieve 

vaardigheden en gedrag vertonen (Michalik, 2019).  

Veranderd zelfbeeld 

Een derde categorie is de verschillen in termen van het zelfbeeld van de kinderen. Leerkrachten 

merken een groter zelfvertrouwen op, een groter bewustzijn van zichzelf als leerlingen (Michalik, 

2019) en meer vertrouwen om zich te uiten (Zappalà & Smyth, 2021).  

Veranderingen bij de leerlingen die het traditioneel moeilijker hebben 

Tot slot merken leerkrachten op dat filosoferen met kinderen specifiek gunstig kan zijn voor de 

leerlingen die het traditioneel academisch minder goed doen (Bowyer et al., 2021). Deze leerlingen 

leren bij het filosoferen met kinderen dat hun ideeën waardig zijn en ervaren een mate van respect 

(Bowyer et al., 2021). Leerkrachten worden ook extra aandachtig voor leerlingen die minder dominant 

zijn en proberen ervoor te zorgen dat ook zij de kans krijgen om hun mening te uiten (Council for 

education in world citizenship, 2012). 

1.3.4 Besluit 

Concluderend kunnen we stellen dat in het onderzoek naar opvattingen over filosoferen met 

kinderen bij leerkrachten voornamelijk aandacht wordt besteed aan de visie van leerkrachten op 

filosoferen met kinderen en de veranderingen die ze waarnemen, bij zichzelf en bij hun leerlingen.  

Binnen de algemene visie van leerkrachten op filosoferen met kinderen, wordt aandacht besteed 

aan hun opvattingen over het filosoferen met kinderen zelf, hoe het beleefd wordt, de motivatie om 



 

 
 

18 

te filosoferen met kinderen en de nood aan opleiding. Leerkrachten blijken voorbereiding, 

implementatie, discussie en evaluatie van filosoferen met kinderen-gerelateerde activiteiten en het 

associëren van filosoferen met kinderen met het curriculum noodzakelijk te vinden (Akkocaoğlu, 

2018), ze noemen de rol van de leerkracht als facilitator (Bartels, 2013; Brownlee et al., 2014) en stellen 

dat filosoferen met kinderen moet beginnen op een vroege leeftijd (Akkocaoğlu & Celepoglu, 2014). 

Onderzoek toont aan dat leerkrachten aangeven dat ze er plezier in hebben (Bartels, 2013; Gorard et 

al., 2017; Lam, 2023). Aanvankelijk zijn ze soms sceptisch, maar na het effectief toepassen ervan wordt 

dit scepticisme vervangen door een verlangen om de techniek voort te zetten (Brownlee et al., 2014). 

De motivatie om filosoferen met kinderen toe te passen, zijn: de ervaring van een vorm van opleiding 

rond filosoferen met kinderen, de aantrekkelijkheid van de methoden en principes, een zekere 

nieuwigheid en een verandering van perspectief op het onderwijsproces (Jirásek & Jágerová, 2024). 

Verder blijken leerkrachten een opleiding in filosoferen met kinderen essentieel te vinden om het 

adequaat te kunnen toepassen (o.a. Akkocaoğlu & Celepoglu, 2014; Jirásek & Jágerová, 2024). 

Leerkrachten nemen veranderingen waar door te filosoferen met kinderen, enerzijds bij zichzelf en 

anderzijds bij hun leerlingen. Ten eerste nemen de leerkrachten de volgende veranderingen waar bij 

henzelf: hun manier van lesgeven, hun persoonlijke ontwikkeling en hun visie op hun leerlingen (o.a. 

Bowyer et al., 2021; Jensen, 2023a; Michalik, 2019). Ten tweede nemen ze de volgende veranderingen 

waar bij hun leerlingen: een cognitieve en gedragsmatige vooruitgang, een veranderd zelfbeeld en 

positieve veranderingen bij de leerlingen die het traditioneel moeilijker hebben (o.a. Bowyer et al., 

2021; Green et al., 2012; Michalik, 2019; Swain, 2013). 

1.4 De ruimere schoolcontext 

Het meerlaags aanbod-gebruik model leert ons dat de praktijken van leerkrachten voorts niet los 

gezien kunnen worden van de ruimere schoolcontext waarbinnen leerkrachten en leerlingen 

functioneren. Dit onderdeel biedt een overzicht van onderzoek naar de ruimere schoolcontext van 

filosoferen met kinderen in het basisonderwijs en de rol van deze schoolcontext bij de implementatie.  

1.4.1 Aanleiding, implementatie en de waarde van filosoferen met kinderen 

In het onderzoek van Bartels (2013) werd onder meer aandacht besteed aan de ruimere 

schoolcontext via het onderzoeken van schoolgidsen en semigestructureerde interviews bij vier 

Nederlandse schoolleiders. Deze vier scholen implementeerden filosoferen met kinderen uit eigen 

initiatief. De aanleiding die Bartels (2013) hiervoor omschrijft is eigen interesse van iemand in het 

schoolteam. Hij stelde vast dat filosoferen met kinderen op de scholen werd geïmplementeerd via 

teamvergaderingen, studiedagen en soms individuele begeleiding van de leerkrachten en dat de 

schoolleiders vinden dat de techniek onderhouden moet worden.  

Gorard et al. (2017) besteedden in hun onderzoek ook aandacht aan de ruimere schoolcontext bij 

het filosoferen met kinderen. Ze stelden dat filosoferen met kinderen, meer specifiek de SAPERE-



 

 
 

19 

aanpak van P4C in dit onderzoek, voor schoolleiders een kans creëert om met leerlingen in contact te 

komen en kan helpen om een schoolcultuur te ontwikkelen van denken, luisteren, spreken en 

argumenteren. Ze vonden ook dat schoolleiders de interventie aantrekkelijk vinden als manier om 

disciplineproblemen naar voren te brengen en bespreekbaar te maken (Gorard et al., 2017).  

Verder kijkt ook het onderzoek van Council for education in world citizenship (2012) naar de 

ruimere schoolcontext. De onderzoekers stelden dat alle participerende scholen de waarde inzagen 

van het integreren van filosoferen met kinderen in hun curriculum.  

Ook Swain et al. (2013) analyseerden in hun onderzoek de visie van schoolleiders en stelden dat 

alle deelnemende schoolleiders filosoferen met kinderen zouden aanraden aan andere scholen. Alle 

schoolleiders die meededen aan het TPF-project vroegen ook continuering aan voor het komende 

schooljaar en hadden dus de intentie om het filosoferen met kinderen op hun school voort te zetten. 

1.4.2 Ondersteuning door de schoolcontext  

Verder namen Siddiqui et al. (2017) in hun onderzoek de bredere schoolcontext in acht en stelden 

ze dat het volgens de leerkrachten noodzakelijk is dat de hele school de aanpak, in dit onderzoek ook 

de SAPERE-aanpak van P4C, implementeert om filosoferen met kinderen effectief te maken. Op deze 

manier zijn alle betrokken individuen zich bewust van de doelstellingen van P4C bij het cultiveren van 

empathie, respect en gepast of acceptabel gedrag. Siddiqui et al. (2017) leggen bij de school als 

instituut ook een verantwoordelijkheid om naast de traditionele academische prestatiedoelstellingen, 

zoals het overdragen van kennis en het leren lezen en schrijven, ook ruimte te voorzien voor niet-

cognitieve doelstellingen, zoals de ontwikkeling van het karakter en de waarden van de leerlingen. Zij 

zien filosoferen met kinderen als een methode om daaraan mee tegemoet te komen.  

Michalik (2019) besteedde in zijn onderzoek aandacht aan wat leerkrachten nodig vinden om 

filosoferen op school succesvol te implementeren en stelde dat leerkrachten in deze context kritiek 

uiten op het schoolsysteem. Hij vond dat ze moeite ervaren met: 1) de tijdsdruk, 2) het gebrek aan 

steun van collega’s en management en 3) het feit dat de organisatiestructuren onvoldoende gericht 

zijn op het bevorderen van zelfstandig denken en individuele ontwikkeling van kinderen. Ook Council 

for education in world citizenship (2012) stelde dat een gebrek aan leiding van het “senior 

management” op school als struikelblok functioneert voor leerkrachten die filosoferen met kinderen 

willen implementeren en dat actieve steun van het “senior management” en de implementatie van 

filosoferen met kinderen als schoolbrede strategie bevorderend werken. 

Lyle en Thomas-Williams (2012) analyseerden in hun onderzoek hoe de schoolleiders van Engelse 

basisscholen van plan waren om leerkrachten te ondersteunen in het implementeren van filosoferen 

met kinderen nadat de leerkrachten een SAPERE-opleiding ontvingen. Via interviews bij acht 

schoolleiders en een focusgroep-interview bij drie leden van de “LA advisary staff” (“local education 

authority”) besteedden ze aandacht aan hoe de schoolleiders filosoferen met kinderen beschouwen. 



 

 
 

20 

Om ook de opvattingen van leerkrachten in rekening te nemen, werden er kwalitatieve vragenlijsten 

afgenomen bij 15 leerkrachten voor en na de opleiding. Alle leidinggevenden gaven aan enthousiast 

te zijn over filosoferen met kinderen en er het voordeel van in te zien: ze geloven dat filosoferen met 

kinderen de cognitieve en affectieve ontwikkeling van kinderen kan promoten en inclusiviteit kan 

aanmoedigen. Ze gaven ook aan hun verantwoordelijkheid te erkennen om nieuwe technieken, zoals 

filosoferen met kinderen, te ondersteunen.  

De onderzoekers stelden dat de schoolleiders van plan waren om filosoferen met kinderen te 

blijven ondersteunen op de volgende manieren: 1) doelstellingen stellen voor de leerkrachten zodat 

ze hun vooruitgang kunnen bijhouden; 2) het toekennen van onderwijs- en leerverantwoordelijkheid 

voor het toepassen van filosoferen met kinderen; 3) het gebruik van planning, voorbereiding en 

beoordeling zodat de leerkracht zijn eigen expertise kan opbouwen en zijn praktijk kan modelleren bij 

andere leerkrachten op school; 4) het opleiden van leerondersteunende assistenten die leerkrachten 

die filosoferen met kinderen in de klas kunnen ondersteunen (Lyle & Thomas-Williams, 2012).  

Ze stelden ook dat een aantal schoolleiders vormen van samenwerking benadrukken als essentiële 

ondersteuning, bijvoorbeeld: een filosofisch gespreksleider uitnodigen om een sessie te modelleren, 

“peer-mentoring”, teamonderwijs en werkgroepen organiseren rond filosoferen met kinderen. Uit het 

onderzoek van Lyle en Thomas-Williams (2012) blijkt ook dat leerkrachten aangaven nood te hebben 

aan ondersteuning van buitenaf, P4C-steungroepen, ondersteuning van collega’s, “peer-coaching” en 

begeleiding. Dit suggereert dat leraren en hun leidinggevenden de mechanismen van modellering, 

mentoring en coaching als waardevol beschouwen. De meerderheid van de schoolleiders zagen de 

kans om filosoferen met kinderen in te plannen in hun curriculum om het op vaardigheden gebaseerde 

leerplan te ondersteunen. De leerkrachten wilden filosoferen met kinderen één keer per week 

inroosteren. De schoolleiders en “LA advisary staff” gaven ook aan dat ze vinden dat ouders op de 

hoogte moeten gebracht worden van het filosoferen met kinderen, bijvoorbeeld via nieuwsbrieven of 

een infomoment. De schoolleiders vonden het ook belangrijk om het schoolbestuur in te lichten over 

filosoferen met kinderen en waren van plan om dit met hen te bespreken. 

1.4.3 Besluit 

Onderzoek van Bartels (2013) stelde dat de aanleiding van het implementeren van filosoferen met 

kinderen in het basisonderwijs meestal de eigen interesse is van iemand in het schoolteam en dat het 

aanleren van de methode gebeurt via teamvergaderingen, studiedagen en soms individuele 

begeleiding van leerkrachten. Schoolleiders blijken de waarde van filosoferen in te zien (Council for 

education in world citizenship, 2012; Gorard et al., 2017; Lyle & Thomas-Williams, 2012; Swain et al., 

2013) en ze zien kansen in de techniek, zoals dat het een schoolcultuur kan helpen ontwikkelen van 

denken, luisteren, spreken en argumenteren en disciplineproblemen bespreekbaar kan maken (Gorard 

et al., 2017). Schoolleiders zijn het eens over het feit dat filosoferen met kinderen een schoolbreed 



 

 
 

21 

ingezette techniek moet zijn (Siddiqui et al., 2017). Uit onderzoek blijkt dat de schoolcontext een 

ondersteunende factor kan zijn, maar dat het gebrek aan ondersteuning vanuit de context een 

struikelblok kan vormen om filosoferen met kinderen adequaat in te zetten (Council for education in 

world citizenship, 2012; Michalik, 2019). Tot slot bleek uit onderzoek van Lyle en Thomas-Williams 

(2012) dat de schoolcontext ondersteuning tracht te bieden door: 1) doelstellingen te stellen voor de 

leerkrachten zodat ze hun vooruitgang kunnen bijhouden; 2) het toekennen van onderwijs- en 

leerverantwoordelijkheid voor het toepassen van filosoferen met kinderen; 3) het gebruik van 

planning, voorbereiding en beoordeling zodat de leerkracht zijn eigen expertise kan opbouwen en zijn 

praktijk kan modelleren in de hele school; 4) het opleiden van leerondersteunende assistenten die 

leerkrachten die filosoferen met kinderen in de klas kunnen ondersteunen. Samenwerking wordt 

genoemd als essentiële bron van ondersteuning, onder andere in de vorm van modellering, mentoring 

en coaching (Lyle & Thomas-Williams, 2012). De schoolleiders zagen de kans om filosoferen met 

kinderen te implementeren in het curriculum en zagen het belang in van de ouders en het 

schoolbestuur op de hoogte te brengen van de implementatie (Lyle & Thomas-Williams, 2012).  

1.5 De uitdagingen rond filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 

Het meerlaags aanbod-gebruik model toont dat het handelen van leerkrachten, in dit onderzoek 

specifiek filosoferen met kinderen in de klas, niet los gezien kan worden van hun opvattingen, de 

ruimere schoolcontext waarin ze functioneren en onder andere de klascontext en -processen. Binnen 

elk van deze aspecten kunnen leerkrachten uitdagingen ondervinden. Hieronder volgt een overzicht 

van de verschillende uitdagingen die leerkrachten ervaren in verband met leerkrachtkenmerken, de 

ruimere schoolcontext, de klascontext en klasprocessen. 

1.5.1 Uitdagingen in verband met leerkrachtkenmerken 

Ventista (2017) analyseerde de effectiviteit van filosoferen met kinderen, meer specifiek P4C, via 

een meta-analyse. Ze besteedde ook aandacht aan de uitdagingen rond filosoferen met kinderen voor 

leerkrachten en stelde dat leerkrachten moeite hebben met het feit dat filosoferen met kinderen als 

methode optioneel is en geen deel uitmaakt van het curriculum. Dit komt overeen met wat Siddiqui et 

al. (2017) vonden, namelijk dat leerkrachten moeite hadden met het linken van filosoferen met 

kinderen aan het curriculum. Gorard et al. (2017) vonden dat dit het maken van lesvoorbereidingen 

bemoeilijkt. Akkocaoğlu (2018) stelde dat leerkrachten in opleiding moeite hebben met het associëren 

van filosoferen met kinderen met het bestaande curriculum. Dit kan mogelijk te wijten zijn aan hun 

gebrek aan kennis van en inzicht in filosofie (Akkocaoğlu, 2018). 

Een veelvoorkomende uitdaging die hieraan gelinkt kan worden is het gebrek aan tijd. Leerkrachten 

uiten dat ze niet komen tot filosoferen met kinderen of het verwaarlozen omwille van andere 

prioriteiten in het curriculum (Gorard et al., 2017; O’Riordan, 2015), tijdstekort (Michalik, 2019; Lam, 

2023) en de tijdrovende aard van filosoferen met kinderen (Green et al., 2012; Haynes & Murris, 2011, 



 

 
 

22 

p. 286). Haynes & Murris (2011) analyseerden gemeenschappelijke thema’s binnen filosoferen met 

kinderen vanuit hun geleefde ervaring met leerlingen, studenten, leraren en collegabeoefenaars in het 

Verenigd Koninkrijk en in Zuid-Afrika via het opmerken en focussen op kritische incidenten en het 

identificeren en verklaren van gemeenschappelijke thema’s. Ze besteedden ook aandacht aan de 

uitdagingen die gepaard gaan met filosoferen met kinderen en noemden de tijdsrovende aard ervan. 

Een andere uitdaging is het feit dat leerkrachten vaak bekendheid missen met filosoferen met 

kinderen, wat het implementeren ervan bemoeilijkt (Haynes & Murris, 2011; Green et al., 2012).  

Een volgende uitdaging voor leerkrachten is dat ze onvoldoende ideeën en stimulerende materialen 

aan de leerlingen kunnen aanbieden, wat het plannen van de lessen verder bemoeilijkt en resulteert 

in het feit dat leerlingen zich vervelen (Gorard et al., 2017). 

1.5.2 Uitdagingen in verband met de ruimere schoolcontext 

Een andere uitdaging is het gebrek aan steun. Leerkrachten hebben, vooral in de beginfase van het 

vertrouwd raken met filosoferen met kinderen, voortdurende ondersteuning en aanmoediging nodig 

(Council for education in world citizenship, 2012). Ze stellen dat deze steun niet beschikbaar is voor 

hen (Council for education in world citizenship, 2012; Michalik, 2019; O’Riordan, 2015).  

O’Riordan (2015) vond daarnaast ook dat leerkrachten een bepaalde prestatiedruk ervaren die het 

filosoferen met kinderen bemoeilijkt. Ze vinden het moeilijk dat ze geen schriftelijk bewijs kunnen 

voorleggen van de prestaties van leerlingen op het gebied van filosofisch onderzoek: “Ik denk dat je zo 

vastloopt in het willen hebben van schriftelijk bewijs van wat ze weten … van de opmerkingen die 

waardevoller zijn … wetende dat het geen tijdverspilling is” (O’Riordan, 2015, p. 39). 

1.5.3 Uitdagingen in verband met de klascontext en klasprocessen 

Ook de klasgrootte is een uitdaging, zowel van het lokaal als de groep (Green et al., 2012). Green 

et al. (2012) besteedden in hun onderzoek naar de ervaring van het filosoferen met kinderen bij 

leerkrachten in opleiding ook aandacht aan de uitdagingen die ze ervaren. Ze vonden dat leerkrachten 

het moeilijk vinden dat ze omwille van de grootte van het klaslokaal niet altijd een cirkel kunnen 

vormen en dat door de groepsgrootte de leerlingen moeilijk luisteren en hun aandacht verliezen.  

Onderzoek bij leerkrachten in opleiding toont aan dat ze ook moeite hebben met vragen stellen 

(Akkocaoğlu, 2018; Condy & Green, 2016). Akkocaoğlu (2018) vond in zijn onderzoek bij Turkse 

leerkrachten in opleiding dat ze moeite ervaren met het vormen van passende vragen om 

denkvaardigheden van hogere orde te vergemakkelijken, de filosofie te bevorderen en debatten te 

verdiepen (Akkocaoğlu, 2018). Condy en Green (2016) analyseerden de waargenomen relevantie van 

filosoferen met kinderen voor het CAPS-curriculum, voor specifieke curriculumgebieden en 

beperkingen voor implementatie via drie focusgroep-interviews met telkens 10 Zuid-Afrikaanse 

leerkrachten in opleiding die een P4C-opleiding kregen. Ze besteedden extra aandacht aan mogelijke 

uitdagingen voor de leerkrachten en stelden dat leerkrachten in opleiding het moeilijk hebben om  



 

 
 

23 

filosofische in plaats van feitelijke vragen te stellen (Condy & Green, 2016).  

Leerkrachten ervaren ook uitdagingen in verband met de leerkracht-leerling relatie. Een uitdaging 

is de verandering van de rol als leerkracht die gepaard gaat met het filosoferen met kinderen (Farahani, 

2013; Jensen, 2023b; Michalik, 2023; Schaffalitzky, 2021). Schaffalitzky (2021) analyseerde de 

pedagogische uitdagingen waarmee leerkrachten in aanraking komen bij de opleiding tot filosofisch 

gespreksleider en hoe de zelfevaluaties zich verhouden ten opzichte van de observaties van 

supervisoren. Ze deed dat via een gevalstudie van geschreven zelfevaluaties van 29 Deense 

leerkrachten na een opleiding filosoferen met kinderen en observaties van de supervisoren. Ze stelde 

dat leerkrachten bij het leren van het begeleiden van filosoferen met kinderen moeite hebben om af 

te zien van de traditionele rol van leerkracht (Schaffalitzky, 2021). Deze nieuwe rol brengt ook een 

verandering in de leerkracht-leerling relatie met zich mee. Verder onderzocht Farahani (2013) ook de 

uitdagingen en mogelijke oplossingen die zich voordoen bij het filosoferen met kinderen in het 

basisonderwijs via een meta-analyse en stelde dat leerkrachten moeite hebben met de 

dubbelzinnigheid van de nieuwe rol als facilitator (Farahani, 2013). Ook Jensen (2023b) analyseerde 

de uitdagingen die gepaard gaan met filosoferen met kinderen in het onderwijs en hoe deze opgelost 

kunnen worden. Deze Deense studie gebruikte twee interventies: A) Zeven leerkrachten observeerden 

een sessie filosoferen met kinderen in hun klas, geleid door een facilitator; B) Negen leerkrachten 

kregen een opleiding filosoferen met kinderen en kregen de kans zelf een filosofisch gesprek te leiden 

in de klas. Bij de twee groepen werden een survey en een semigestructureerd interview afgenomen 

om hun opvattingen en ervaringen in kaart te brengen. Dit is dezelfde data als bij Jensen (2023a). 

Jensen (2023b) stelde dat leerkrachten vrezen dat de nieuwe rol die gepaard gaat met het leiden van 

een filosofisch gesprek zal zorgen voor een gebrek aan controle over de richting van de dialoog en de 

leerlingen hun gedrag. Volgens Michalik (2023) brengt deze rol voor leerkrachten ook onzekerheid met 

zich mee: “Je kunt dit soort discussies niet plannen of voorspellen … en dat is een uitdaging. Het heeft 

te maken met je houding, hoe je jezelf als leerkracht ziet, of je nu kunt leven met het feit dat er 

misschien ook dingen zijn die je niet weet” (Michalik, 2023, p. 689).  

Een volgende uitdaging hierbij is het klasmanagement, wat slaat op de moeite met het beheersen 

van de klasgroep, gelijke aandacht besteden aan elke leerling en voldoen aan de psychologische en 

sociale behoeften van elke leerling (Gorard et al., 2017, Siddiqui et al., 2017).  

1.6 Probleemstelling, doelstellingen en onderzoeksvragen 

1.6.1 Probleemstelling 

Concluderend kunnen we stellen dat filosoferen met kinderen mogelijk is (o.a. Lipman & Sharp, 

1978; Lord et al., 2021; Reed, 1983) en dat er diverse methoden bestaan om filosoferen met kinderen 

toe te passen (o.a. Haynes & Murris, 2011; Lipman et al., 1980; Matthews, 1980; McCall, 2009). Verder 

is ook gebleken dat leerkrachten aangeven dat zowel leerlingen (Green et al., 2012; Jensen, 2023a) als 



 

 
 

24 

leerkrachten (Bowyer et al., 2021; Council for education in world citizenship, 2012; Jensen, 2023a; 

Michalik, 2019) er voordelen uit halen en dat ze er plezier in hebben (Bartels, 2013; Gorard et al., 2017; 

Zappalà & Smyth, 2021). Ook de ruimere schoolcontext kan ervan profiteren, ziet de waarde van de 

techniek in (Council for education in world citizenship, 2012; Gorard et al., 2017; Swain et al., 2013; 

Lyle & Thomas-Williams, 2012) en de kansen die het kan bieden (Gorard et al., 2017). 

In Vlaanderen zijn er momenteel geen eindtermen rond filosoferen met kinderen opgenomen in 

het curriculum van het basisonderwijs. Leerkrachten zijn echter omwille van de pedagogische vrijheid 

wel vrij om filosoferen met kinderen in te zetten als methode in de onderwijspraktijk. Omwille van de 

afwezigheid van onderzoek over de implementatie van filosoferen met kinderen in het Vlaamse 

basisonderwijs is het onbekend hoe vaak en met welke methoden dit gebeurt. Gegeven de specifieke 

onderwijscontext kunnen internationale resultaten ook niet zomaar vertaald worden naar de situatie 

in Vlaanderen. Verder wordt het internationaal onderzoek naar filosoferen met kinderen vooral 

gedaan met leerkrachten die voor deelname filosoferen met kinderen nog niet toepasten (Akkocaoğlu, 

2018; Brownlee et al., 2014; Gorard et al., 2017; Jensen, 2023a; Karadag & Demirtas, 2018; Siddiqui et 

al., 2017; Swain et al., 2013; Topping & Trickey, 2007). Hun onderwijspraktijk, opvattingen, ruimere 

schoolcontext en de uitdagingen die ze ervaren, kunnen onmogelijk een alomvattende weerspiegeling 

zijn van de opvattingen van leerkrachten die filosoferen met kinderen toepassen uit eigen initiatief en 

op hun eigen manier. Dit maakt dat we weinig weten over de onderwijspraktijk, opvattingen, ruimere 

context en uitdagingen van de Vlaamse leerkrachten die op eigen initiatief filosoferen met kinderen 

implementeren in het basisonderwijs.  

Met deze masterproef pogen we tegemoet te komen aan dit tekort door de steekproef toe te 

spitsen op leerkrachten die werkzaam zijn in het Vlaamse basisonderwijs en filosoferen met kinderen 

reeds op eigen initiatief toepassen in de klas. Zo trachten we een accurater beeld te schetsen over de 

praktijken die zij implementeren, hun opvattingen, de ruimere schoolcontext waarbinnen zij 

functioneren en de uitdagingen die zij ervaren. 

1.6.2 Doelstellingen en onderzoeksvragen 

Het algemene doel van deze masterproef is inzicht verwerven in de concrete praktijken van 

filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs. Aansluitend bij dit doel formuleren we vijf 

onderzoeksvragen: (1) Op welke wijze implementeren leerkrachten filosoferen met kinderen in het 

Vlaamse basisonderwijs?; (2) Wat zijn de doelstellingen die de leerkrachten nastreven door te 

filosoferen met kinderen in het basisonderwijs?; (3) Wat zijn de opvattingen van de leerkrachten die 

deze praktijken toepassen over filosoferen met kinderen in het basisonderwijs?; (4) Wat is het 

algemene beleid van de school met betrekking tot filosoferen met kinderen?; (5) Wat zijn de 

uitdagingen waarmee leerkrachten die filosoferen met kinderen toepassen worden geconfronteerd, 

en de uitdagingen die zij voor hun leerlingen benoemen?  



 

 
 

25 

Hoofdstuk 2: Methodologie 

In dit tweede hoofdstuk beschrijven we de gehanteerde methode in dit masterproefonderzoek. De 

eerste paragraaf beschrijft het design van het onderzoek. In de tweede paragraaf bespreken we de 

participanten. De derde paragraaf gaat dieper in op de instrumenten. De vierde paragraaf beschrijft 

de procedure die we volgden. De vijfde paragraaf licht de wetenschappelijk geldigheid van dit 

onderzoek en de ethische overwegingen toe. Tot slot eindigt het hoofdstuk met de aanpak van analyse. 

2.1 Design 

Dit masterproefonderzoek is een kwalitatief, descriptief onderzoek. Kwalitatief onderzoek geeft de 

mogelijkheid om uitvoerige descripties en het perspectief van het individu vast te leggen (Howitt, 

2016). Dit is essentieel in onderzoek waar opvattingen van participanten centraal staan. Descriptief of 

beschrijvend onderzoek is inzetbaar om een situatie of fenomeen, in dit onderzoek de praktijk van het 

filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs, systematisch te onderzoeken en beschrijven.  

Als onderzoeksdesign kozen we voor een meervoudige gevalsstudie waarbij elke geïncludeerde 

leerkracht beschouwd wordt als een individueel geval. Een meervoudige gevalsstudie wordt door 

Stake (1998) ook wel omschreven als een “collectieve casestudy”. Hij stelt hierbij dat het doel van dit 

soort onderzoek erin bestaat meerdere gevallen te bestuderen om uitspraken te kunnen doen over 

een grotere groep, in dit onderzoek leerkrachten die filosoferen met kinderen in het Vlaamse 

basisonderwijs. Bij een gevalsstudie is er ook aandacht voor de context waarin het fenomeen zich 

voordoet (Mortelmans, 2020). In dit onderzoek brengen we de context in rekening door de observatie 

te laten plaatsvinden in de natuurlijke context, het klaslokaal, en besteden we in het interview ook 

specifiek aandacht aan de ruimere schoolcontext.  

We gebruiken een triangulatie van methoden: observaties en interviews. Het onderzoek bestaat 

uit twee delen. Eerst observeerden we de leerkrachten tijdens een sessie filosoferen met hun 

leerlingen in de klas. Daarna volgde een semigestructureerd interview met diezelfde leerkracht. 

2.2 Participanten 

Voor dit onderzoek wilden we minstens 10 leerkrachten bereiken die werkzaam zijn in het 

basisonderwijs van de Vlaamse gemeenschap in België en filosoferen met kinderen, structureel of 

sporadisch, toepassen. Bovendien streefden we ook naar voldoende variatie in de deelnemende 

leerkrachten: we wilden minstens twee tot drie leerkrachten per graad includeren.  

Omwille van de specificiteit van de onderzoekspopulatie, werkt dit onderzoek met een selecte 

steekproef. De participantenwerving gebeurde aan de hand van de sneeuwbalmethode. Bij deze 

methode contacteren onderzoekers individuen en vragen hen vervolgens wie nog zou kunnen 

bijdragen aan het onderzoek (Mortelmans, 2020). In een eerste fase contacteerden we 

lerarenopleiders, ervaringsdeskundigen en leerkrachten uit het netwerk van de copromotor van dit 

onderzoek met de vraag om naar leerkrachten die filosoferen in het basisonderwijs uit hun netwerk te 



 

 
 

26 

verwijzen. Deze contacten raadden mogelijke participanten aan maar ook andere 

ervaringsdeskundigen die vermoedelijk mogelijke participanten kenden. Vervolgens contacteerden we 

deze ervaringsdeskundigen. In een tweede fase contacteerden we directieleden en secretariaten van 

scholen die na opzoekwerk leken in te zetten op filosoferen met kinderen of uit provincies waar we 

nog geen deelnemers bereikt hadden, met de vraag of er bij hen leerkrachten filosofeerden. In totaal 

contacteerden we 79 deskundigen, waaronder lerarenopleiders, (kinder)filosofen en 

ervaringsdeskundigen, 80 secretariaten van scholen en 63 leerkrachten.  

Uiteindelijk namen aan dit onderzoek  11 leerkrachten (uit 11 basisscholen) en hun leerlingen deel 

(153 leerlingen). De participanten filosoferen met verschillende leeftijdsgroepen: drie leerkrachten in 

het kleuteronderwijs, drie in de eerste graad van het lager onderwijs, drie in de tweede en twee in de 

derde. De leerkrachten hebben verschillende functies: vier klasleerkrachten, vier zorgleerkrachten en 

drie leerkrachten niet-confessionele zedenleer (NCZ). De scholen behoorden tot verschillende 

onderwijskoepels: vijf scholen tot het vrij gesubsidieerd onderwijs, vier tot het officieel gesubsidieerd 

onderwijs en twee tot het gemeenschapsonderwijs. Deze twee laatste zijn beide methodenscholen die 

werken volgens het Freinetonderwijs. Tot slot kwamen de participanten uit drie van de vijf Vlaamse 

provincies en het Brussels Hoofdstedelijk Gewest. Tabel 1 beschrijft de deelnemers naar graad 

waaraan ze lesgeven, functie, onderwijskoepel, provincie of gewest en geslacht. 

 
Tabel 1 

Kenmerken van de Participanten 

 Graad Functie Onderwijskoepel school 
Provincie/ 

Gewest 
Geslacht 

P1 Derde  Zorgleerkracht  Vrij gesubsidieerd onderwijs Antwerpen Vrouw 
P2 Derde  Zorgleerkracht  Vrij gesubsidieerd onderwijs Antwerpen Vrouw 
P3 Tweede Klasleerkracht Officieel gesubsidieerd onderwijs Antwerpen Vrouw 
P4 Eerste Leerkracht NCZ Officieel gesubsidieerd onderwijs Antwerpen Vrouw 
P5 Eerste  Leerkracht NCZ Officieel gesubsidieerd onderwijs Limburg Man 
P6 Tweede Zorgleerkracht Gemeenschapsonderwijs: Freinet Antwerpen Vrouw 

P7 Eerste  Klasleerkracht Vrij gesubsidieerd onderwijs 
Brussels 
Hoofdstedelijk 
Gewest 

Vrouw 

P8 Kleuter Klasleerkracht Gemeenschapsonderwijs: Freinet Limburg Vrouw 
P9 Tweede  Leerkracht NCZ Vrij gesubsidieerd onderwijs Oost-Vl. Vrouw 

P10 Kleuter Zorgleerkracht Officieel gesubsidieerd onderwijs 
Brussels 
Hoofdstedelijk 
Gewest 

Vrouw 

P11 Kleuter Klasleerkracht Vrij gesubsidieerd onderwijs Oost-Vl. Vrouw 

Noot. Graad = de graad waar de leerkrachten mee filosoferen tijdens de observatie; Oost-Vl. = Oost-

Vlaanderen 



 

 
 

27 

2.3 Instrumenten 

We gebruikten twee instrumenten in dit onderzoek: een observatiewijzer en een interviewleidraad. 

2.3.1 Observatiewijzer 

We ontwikkelden een eigen observatiewijzer bestaande uit een combinatie van elementen met 

betrekking tot het verloop en de vorm van een sessie filosoferen met kinderen  en elementen uit de 

literatuur, meer bepaald uit de Nederlandse vertaling van de “Curtislijst” (Curtis, 1994), de bewerking 

van Richard Anthone en Freddy Mortier van de “Curtislijst” (Anthone & Mortier, 2007), 

evaluatiepunten uit Het filosofisch gesprek van Kristof van Rossem (Van Rossem, 2020; zie Bijlage B).  

De observatie is toegespitst op de vorm en het verloop van het filosofisch gesprek, de begeleiding 

door de leerkracht, het non-verbale aspect van de sessie en enkele punten omtrent implementatie die 

in het interview verder bevraagd worden. De observatie besteedt ook apart aandacht aan aspecten 

met betrekking tot de leerkracht en aspecten met betrekking tot de leerlingen.  

Meer specifiek bestaat de observatiewijzer uit de volgende onderdelen. Deel 1 bevat een 

omschrijving en visuele weergave van de setting, wie er aanwezig is tijdens de sessie, hoe lang deze 

duurt en of iedereen elkaar ziet. Deel 2 is toegespitst op de structuur van de sessie. Hier is plaats voor 

een toelichting van welke fasen van het gesprek er onderscheiden worden, wat er gebeurt tijdens elke 

fase, op welke manier, qua werk- en groeperingsvorm, en met welke materialen. Deel 3 focust op de 

leerkracht. Dit deel besteedt specifiek aandacht aan de verdeling van de gespreksbeurten, het type 

vragen dat de leerkracht stelt, de inbreng van de leerkracht en de ruimte die deze al dan niet laat voor 

inbreng van de leerlingen. Deel 4 is toegespitst op de leerlingen. Dit deel kijkt naar of ze argumenten 

of elkaars ideeën gebruiken, of er een gevoel is voor het filosofische, of ze bij het onderwerp blijven, 

of ze bereidheid vertonen om van standpunt te veranderen, hoeveel kinderen deelnemen aan het 

gesprek, de betrokkenheid van de kinderen en of het gesprek autonoom verloopt. Deel 5 heeft 

betrekking op het non-verbale aspect van de observatie. Dit gaat meer bepaald over het gedrag van 

de leerlingen, of ze stil zijn, of ze stil zitten, of ze anderen laten uitspreken, of de deelnemers 

individueel antwoorden en of ze elkaar individueel aanspreken. Tot slot is er in deel 6 nog ruimte voor 

overige opmerkingen om elementen die opvallen te noteren. 

Voor de aanvang van de dataverzameling, hebben we de observatiewijzer getest aan de hand van 

een pilootstudie: één afname tijdens een klassikaal gesprek in het kleuteronderwijs en één in de 

tweede graad van het lager onderwijs. Aanpassingen waren niet nodig op basis van deze pilootstudie.  

2.3.2 Semigestructureerd interview 

We stelden een eigen interviewleidraad op op basis van de onderzoeksvragen (zie Bijlage C). De 

interviewleidraad volgt het principe van een semigestructureerd interview en bevat vier onderdelen.  

Deel 1 spitst zich toe op de persoonlijke achtergrond van de leerkracht en de school waar de 

observatie plaatsvindt. Enerzijds bevragen we in dit onderdeel de educatieve achtergrond van de 



 

 
 

28 

leerkracht, hoe vaak deze filosoferen met kinderen toepast en de ervaring van de leerkracht met 

filosoferen met kinderen. Anderzijds gaan we in op de bredere schoolcontext, meer bepaald of er nog 

collega’s filosoferen, of er een samenwerkingsverband is en het algemene beleid van de school met 

betrekking tot filosoferen met kinderen. In deel 2 gaan we dieper in op de opvattingen van de 

leerkracht met betrekking tot filosoferen met kinderen. Hier bevragen we hoe de leerkrachten 

filosoferen met kinderen definiëren, hun motivatie, het belang ervan volgens hen, of ze er een effect 

van zien op hun leerlingen, de vaardigheden of eigenschappen die zij nodig achten om het toe te 

kunnen passen en hun mening over het formeel includeren ervan in het basisonderwijs.  Deel 3 is 

gewijd aan de concrete implementatie die de leerkracht hanteert en de doelstellingen die de 

leerkracht nastreeft door te filosoferen met kinderen. In dit deel wordt er enerzijds teruggeblikt op de 

observatie en anderzijds wordt er doorgevraagd naar de algemene implementatie die de leerkracht 

hanteert. Hier gaan we dieper in op de impuls, het materiaal, het gespreksonderwerp, de werkvorm, 

de begeleiding, de interactie tussen de leerlingen, de doelstellingen en evaluatie, de duur van de sessie 

en of de observatie representatief is volgens hen. Deel 4 besteedt aandacht aan de uitdagingen met 

betrekking tot filosoferen met kinderen voor leerkrachten en de uitdagingen die zij zien voor de 

leerlingen. Eerst komen de uitdagingen voor de leerkracht aan bod: voor, tijdens en na een sessie 

filosoferen met kinderen. Daarna worden de uitdagingen besproken die de leerkracht voor de 

leerlingen ziet. Tot slot bevragen we manieren waarop de leerkracht ondersteund zou kunnen worden. 

Voor de aanvang van de dataverzameling hebben we het semigestructureerd interview  getest aan 

de hand van een pilootstudie bij een leerkracht die filosoferen met kinderen niet meer toepast maar 

dit in het verleden wel deed. Na deze pilootstudie maakten we een aanpassing met betrekking tot de 

volgorde van vier subvragen om een meer organisch verloop van het gesprek te waarborgen. 

2.4 Procedure  

De dataverzameling vond plaats van februari tot en met april 2024. Voor de aanvang van de 

dataverzameling, ontvingen alle participanten en ouders van de leerlingen een informatiebrief, een 

bijlage met informatie omtrent de gegevensverwerking die gehanteerd werd in dit onderzoek en een 

document waarin zij hun geïnformeerde toestemming konden bevestigen (zie Bijlage D t.e.m. K). De 

dataverzameling vond enkel plaats indien de onderzoeker de geïnformeerde toestemming 

ondertekend ontving.  

We observeerden elke leerkracht één keer, met uitzondering van P9 waar we twee sessies met 

twee groepen uit dezelfde klas observeerden. In totaal observeerden we 12 groepen die varieerden 

van 5 tot 22 kinderen (Mdn = 12). De groepsgrootte was afhankelijk van het aantal leerlingen dat 

toestemming kreeg om deel te nemen en is dus niet noodzakelijk het aantal leerlingen waarmee de 

leerkrachten buiten de context van dit onderzoek filosoferen. We hanteerden een gestructureerde, 

niet-participerende observatiemethode. Hierna volgde interview dat een semigestructureerde 



 

 
 

29 

leidraad volgde. Het interview vond steeds plaats op dezelfde dag als de observatie in een rustige 

ruimte. We maakten audio-opnames van de observatie en het interview met audioapparatuur en 

maakten nota’s op basis van de observatiewijzer.  

3.5 Wetenschappelijke geldigheid en ethische overwegingen 

Dit masterproefonderzoek werd voor aanvang beoordeeld en goedgekeurd door de Sociaal-

Maatschappelijke Ethische Commissie (SMEC) van de KU Leuven (G-2023-7194-R3(MIN)).  

Om de wetenschappelijke geldigheid van dit onderzoek te garanderen, ondernamen we enkele 

stappen. Ten eerste zijn binnen dit onderzoek de onderzoeksvragen, het design en de instrumenten 

zorgvuldig uitgedacht. Als meetinstrumenten zijn een observatiewijzer voor een niet-participerende 

observatie met handleiding en een interviewleidraad volgens het principe van een semigestructureerd 

interview voorzien. Dit bevordert de reproduceerbaarheid van het huidige onderzoek. Ten tweede is 

descriptief onderzoek gekenmerkt door een open blik, namelijk een zicht krijgen op de huidige stand 

van zaken, wat maakt dat het risico op bias minimaal is. Ten derde namen we de observaties in dit 

onderzoek af in een ecologisch valide setting, namelijk de klas, wat de praktische significantie van de 

bevindingen ten goede komt. Ten vierde voerden we voor de dataverzameling een pilootstudie uit om 

de handhaving van de observatiewijzer en de interviewleidraad door de onderzoeker te optimaliseren.  

3.6 Data-analyse 

Na de dataverzameling gebeurden de analyses op basis van de ingevulde observatiewijzers en de 

gepseudonimiseerde transcripten van het semigestructureerd interview. De transcripten van de 

observaties gebruikten we ter aanvulling en verduidelijking. 

In deze meervoudige gevalstudie hanteren we een methodische triangulatie: we gebruiken data uit 

zowel de observaties als de semigestructureerde interviews. Daarom volgt de analytische strategie het 

“Afzonderlijke methoden, geïntegreerde analyse”-model (“Separated method, integrated analysis”) 

(Moran-Ellis et al., 2006). Deze aanpak laat toe om gegevens uit diverse datasets te integreren in de 

analysefase om een veelzijdig beeld van een fenomeen te genereren. Concreet codeerden we zowel 

de transcripten van de interviews als de observatienota’s met NVivo (Versie 14; Lumivero, 2024). We 

analyseerden de interviewtranscripten om elke onderzoeksvraag te beantwoorden. We zetten 

transcripten van de observatiewijzers in om een vollediger beeld te schetsen van de implementatie 

van het filosoferen met kinderen bij de eerste onderzoeksvraag. Deze data voegde informatie toe met 

betrekking tot de structuur van de sessie, de positionering van de leerlingen en leerkracht, de wijze 

van begeleiding, het metagesprek en de exacte duur van de sessie. 

Om zicht te krijgen op de huidige praktijken van het filosoferen met kinderen in het Vlaamse 

basisonderwijs, maakten we een beschrijvende analyse van de data, gebruikmakend van thematische 

analyse. Een thematische analyse (TA) is een kwalitatieve onderzoeksmethode die onderzoekers 

gebruiken om complexe gegevenssets systematisch te organiseren en te analyseren (Dawadi, 2020). 



 

 
 

30 

De methode is bruikbaar voor zowel inductieve als deductieve analyses (Clarke & Braun, 2016). Om 

een zo grondig mogelijke analyse te maken, combineerden we de twee. Zo kan een deductieve aanpak 

dienen als vertrekpunt en aangevuld worden met codes die inductief naar voren komen (Dawadi, 

2020). We voerden concreet het stappenplan van Braun en Clarke (2006) uit dat de zes fasen van een 

thematische analyse omvat. In fase 1 hebben we ons vertrouwd gemaakt met de gegevens door de 

observatiewijzers te herlezen en te transcriberen en de observaties en interviews opnieuw te 

beluisteren, te transcriberen en te herlezen. We noteerden hierbij initiële ideeën en dingen die 

opvielen. In fase 2 definieerden we de vijf initiële deductieve codes, afgeleid uit de vijf 

onderzoeksvragen. Tabel 2 toont de vijf vooropgestelde codes. We kozen deze codes op basis van de 

literatuurstudie, meer bepaald het meerlaags aanbod-gebruik model (o.a. Fend, 1998) en onderzoek 

naar filosoferen met kinderen in het basisonderwijs. 

 
Tabel 2 

Vijf Vooropgstelde Codes Tijdens de Analyse. 

 
Binnen deze vijf codes stelden we ook initiële subcodes op die we bepaalden aan de hand van de 

literatuur en de gebruikte instrumenten (zie Codeboom A in Bijlage L, Figuur L1). We verzamelden de 

gegevens die relevant waren onder de bijhorende (sub)codes in NVivo. In dit proces maakten we 

gebruik van de categorie “Andere” om de gegevens onder te brengen die niet adequaat onder de 

vooraf bepaalde subcodes vielen. Dit leidde tot een nieuwe codeboom die de deductieve en inductieve 

subthema’s combineert (zie Codebomen B1 t.e.m. B5 in Bijlage L, Figuur L2 t.e.m. L6). In fase 3 

analyseerden we de verschillende codes en definieerden we betekenispatronen (thema’s). In fase 4 

herbekeken, herbeoordeelden en verfijnden we de codes en thema’s die geïdentificeerd werden. 

Tijdens deze fase vielen er thema’s weg, werden thema’s samengevoegd en opgesplitst in afzonderlijke 

thema’s. Zo bekwamen we de finale set van thema’s. In fase 5 identificeerden en benoemden we de 

finale thema’s. In fase 6 beantwoordden we de onderzoeksvragen aan de hand van de finale thema’s 

en codes.   

Code Omschrijving 
Implementatie De wijze waarop leerkrachten het filosoferen met kinderen hanteren. 
Doelstellingen De doelstellingen die leerkrachten vooropstellen bij het filosoferen met kinderen 
Opvattingen De opvattingen die leerkrachten die filosoferen met kinderen hebben over 

filosoferen met kinderen. 
Algemeen 
beleid 

Het algemeen beleid met betrekking tot filosoferen met kinderen in de scholen 
waar leerkrachten werkzaam zijn. 

Uitdagingen De uitdagingen die leerkrachten ondervinden bij het filosoferen met kinderen en 
de uitdagingen die zij voor hun leerlingen zien. 



 

 
 

31 

Hoofdstuk 3: Resultaten 

In dit hoofdstuk geven we de resultaten van de beschrijvende en thematische analyse van de 

meervoudige gevalsstudie weer. De concrete resultaten zijn in tabelvorm opgenomen in Bijlage M. 

In lijn met onze onderzoeksvragen staan we eerst stil bij de wijze waarop leerkrachten filosoferen 

met kinderen implementeren (Paragraaf 1). Daaropvolgend bespreken we de doelstellingen die ze 

hiermee nastreven (Paragraaf 2). Daarna overlopen we de opvattingen die leerkrachten hebben over 

filosoferen met kinderen (Paragraaf 3). Vervolgens staan we stil bij het algemene beleid van de school 

rond filosoferen met kinderen (Paragraaf 4). Tot slot bespreken we de uitdagingen die leerkrachten 

zien voor hun leerlingen bij het filosoferen met kinderen en die ze zelf ervaren (Paragraaf 5). 

3.1 Implementatie 

Om een zicht te krijgen op hoe leerkrachten filosoferen met kinderen implementeren, bespreken 

we eerst de leerkracht- en gesprekskenmerken. Daarna staan we stil bij het verloop van het filosofisch 

gesprek en de verschillende fasen van het gesprek. We ronden af met enkele aanvullende elementen. 

3.1.1 Leerkracht- en gesprekskenmerken 

Er nam aan dit onderzoek een diverse groep participanten deel, zowel in term van opleiding als 

van functie (zie Bijlage M, Tabel M1). Op één leerkracht na volgden alle participanten een educatieve 

bachelor- of masteropleiding. Drie vingen een academische opleiding aan in de Wijsbegeerte, waarvan 

twee deze afrondden, en de meerderheid volgde een bijscholing met betrekking tot filosoferen met 

kinderen. Twee leerkrachten volgden geen enkele vorm van opleiding rond filosoferen met kinderen. 

Wat functie betreft, namen zowel klasleerkrachten als zorgleerkrachten en leerkrachten niet-

confessionele zedenleer (NCZ) deel. De ervaring met filosoferen met kinderen varieert bij de 

participanten tussen 3 weken en 15 jaar. Ongeveer de helft implementeerde het reeds in het gehele 

basisonderwijs, namelijk de leerkrachten NCZ en drie zorgleerkrachten, en de andere helft enkel in de 

graad waaraan ze momenteel lesgeven, namelijk de klasleerkrachten en de zorgleerkracht in het 

kleuteronderwijs. De frequentie van het filosoferen met kinderen varieert van jaarlijks tot dagelijks. 

Ongeveer de helft gaf aan tijdens het interview het maandelijks toe te passen.   

De samenstelling van de groep leerlingen met wie de leerkrachten gebruikelijk filosoferen, 

verschilt tussen de participanten (zie Bijlage M, Tabel M2). We observeerden dat de meerderheid 

filosofeert met de volledige groep. Twee leerkrachten werkten met een doorschuifsysteem: zij 

verdelen de klas in drie groepen waarmee ze om de beurt filosoferen. De leerkrachten rapporteerden 

tijdens het interview dat ze dit gewoonlijk op deze manier aanpakken.  

Qua positionering zorgden de participanten bij elk geobserveerd gesprek ervoor dat iedereen 

elkaar kon zien door de klas op te stellen in een (halve) cirkel (zie Bijlage M, Tabel M3). De meeste 

leerkrachten gebruikten geen tafels tijdens de geobserveerde sessie. Bij drie leerkrachten zaten de 

leerlingen tijdens de sessie aan hun schoolbanken of aan een gezamenlijke tafel. 



 

 
 

32 

De gemiddelde duurtijd van de 12 geobserveerde gesprekken was 36,3 minuten (sd = 18; min = 14; 

max = 74; zie Bijlage M, Tabel M4). Bij de geobserveerde gesprekken bij de kleuters was de gemiddelde 

duurtijd 27 minuten, in de eerste graad van het lager onderwijs 46,7 minuten, in de tweede graad 38,5 

minuten en in de derde graad 41 minuten.  

3.1.2 Het verloop van het filosofisch gesprek 

Figuur 1 toont de fasen van het filosofisch gesprek die we op basis van de geobserveerde sessies 

konden onderscheiden.  

 
Figuur 1 

Structuur: de Fasen van het Filosofisch Gesprek Zoals Onderscheiden in de Geobserveerde Sessies. 

 

 
 

De fasen van het filosofisch gesprek die we onderscheidden, zijn: de introductie (1), een impuls (2); 

het formuleren van een thema of een filosofische vraag en dit eventueel verkennen (3); het 

onderzoeksgesprek (4); afronding met een metagesprek of verwerkingsopdracht (5). De meerderheid 

volgde deze globale structuur met uitzondering van enkele minimale afwijkingen (zie Bijlage M, Tabel 

M5). Bij twee leerkrachten, P8 en P11, zag de structuur van het gesprek er telkens volledig anders uit.  

In de eerste fase, de introductie, leidde de leerkracht het filosofisch gesprek in. Bij ongeveer de 

helft van de observaties overliep de leerkracht in deze fase eveneens de regels. P7 lichtte toe:  

 
Wat ik ook wel doe, eerst, echt als eerste, is de regels herhalen . . . Van: Wat moeten we doen? 

Oké, luisteren naar elkaar. Oké, wat moet je doen als er iemand praat? Stil zijn. Als jij zelf iets wilt 

zeggen, wat moet je dan doen? Een vinger in de lucht steken. Ma da zijn zo wa basisregels wat ik 

wel probeer te herhalen. 

 
Met betrekking tot de tweede fase, de impuls, gaven de meeste leerkrachten in het interview aan 

sporadisch of structureel gebruik te maken van een impuls bij het filosoferen met kinderen (zie Bijlage 

M, Tabel M6). Twee participanten vertrekken steeds vanuit een filosofische vraag. 

Tijdens de observaties konden we verschillende types impulsen onderscheiden die steeds een 

verhalend element bevatten, onder meer: een boek, een terugblik naar een verhaal en een prent met 

een verhaal. P2 las bijvoorbeeld een verhaal voor uit Misschien wisten zij alles (Tellegen, 2000) over 

een schildpad die zich afvroeg of hij ongelukkig was. Hierna vroeg P2 aan de klas: “Waarover gaat dat 

Introductie Impuls

Formuleren van 
gespreksthema of 

filosofische vraag en 
eventueel verkennen van 

thema of vraag

Onderzoeks-
gesprek

Afronding: 
Metagesprek of 

verwerkings-
opdracht



 

 
 

33 

verhaal? . . . Welke vraag stelde de schildpad zich?”, om zo tot het thema “geluk” te komen. Op die 

manier leidde ze de onderzoeksvraag in: “Maar ja, ik vraag mij nu wel af, en dat is hetgeen waarover 

wij vandaag gaan filosoferen, wat betekent dat? Wat is geluk eigenlijk? Wat betekent dat woord?” 

Uit de antwoorden tijdens het interview blijkt dat de leerkrachten die werken met een impuls, 

gewoonlijk verschillende soorten gebruiken. P3 vertelde: “Ik start niet altijd op dezelfde manier . . . het 

is altijd anders. Maar ik probeer het ook vooral altijd anders te doen, dat ze niet denken van: allez nu 

moeten we weer eens gaan tekenen.” Ze rapporteerden tijdens het interview dat ze gewoonlijk 

vertrekken vanuit een verhaal, een filmpje, een prent of een voorwerp. De leerkrachten legden tijdens 

het interview uit dat ze starten met een impuls omdat ze filosoferen zo tastbaar kunnen maken voor 

de leerlingen. P8 lichtte toe: “Anders, hoe begint ge? ‘Ja boem baf, we gaan filosoferen!’ Ja, ge moet 

het kaderen voor de kinderen . . . Dan snappen ze het ook beter. En dan zijn ze ook meer mee.” 

Met betrekking tot de derde fase, het formuleren van een gespreksthema of een filosofische 

vraag, observeerden we tijdens de sessies filosoferen met kinderen verschillen in de gekozen 

gespreksonderwerpen, wie het gespreksonderwerp bepaalt en hoe de leerkracht het bepaalt (zie 

Bijlage M, Tabel M7).  

Qua gespreksonderwerp vond ongeveer de helft van de geobserveerde sessies plaats binnen een 

vooraf bepaald thema. De thema’s sloten steeds aan bij de leefwereld van de leerlingen: digitalisering 

(P1), geluk (P2), liegen (P3), school (P5), vriendschap (P7) en sport (P11). De participanten gaven tijdens 

het interview aan dat ze gewoonlijk rond een thema werken. Verder werden tijdens de geobserveerde 

sessies steeds één of meerdere onderzoeksvragen besproken. De meerderheid behandelde één 

onderzoeksvraag. Deze leerkrachten besproken: “Mag je ChatGPT je huiswerk laten maken?” (P1); 

“Wat is geluk?” (P2); “Wat is liegen?” (P3); “Is school een leuke plek om te leren?” (P5); “Wat zijn 

gedachten?” (P6); “Wat is een vriend?” (P7); “Is stilte ook een geluid?” (P9a10); “Is het erg als muggen 

uitsterven?” (P9b). Bij deze sessies stelden de participanten soms subvragen die dienden om een rijker 

antwoord te bekomen op de vraag. P7 vroeg bijvoorbeeld in het gesprek over vriendschap: “Zou je ook 

kunnen ruzie maken met een vriend?” Vier participanten besproken meerdere vragen: twee bespraken 

twee onderzoeksvragen, twee behandelden meer dan twee.  

Daarnaast blijkt uit de antwoorden van het interview dat wie het gespreksonderwerp bepaalt, 

varieert. De leerkrachten rapporteerden dat ze het thema en de onderzoeksvragen gewoonlijk zelf 

bepalen. Sommige participanten vertelden dat ze bij gelegenheid wel ruimte maken voor de inbreng 

van de leerlingen: vier laten de leerlingen soms zelf een thema kiezen, twee plannen om dit in de 

toekomst te doen en twee deden dit vroeger maar nu niet meer. P3 doet dit bijvoorbeeld niet meer 

omdat ze ervaren heeft dat ze het aangenamer vindt om het thema zelf te bepalen. Ze lichtte toe:  

 
10 P9a is het eerste gesprek dat we bij P9 observeerden, P9b het tweede. 



 

 
 

34 

“. . . als de kinderen komen met een vraag, ja . . . waar gaat het dan over gaan? En in begin deed ik da 

wel . . . maar ja . . . wat ge dan ook wel niet kunt doen is de inleiding kaderen.” Twee leerkrachten 

gaven in het interview aan dat ze de leerlingen de onderzoeksvraag steeds zelf laten kiezen. P6 

vertelde: “. . . da is wel heel belangrijk. Dat de groep kiest . . . Ik doe dat altijd zo  

. . . Van er is een inleiding en dan . . . is het de groep die de onderzoeksvraag kiest of bepaalt.” Drie 

participanten vertelden in het interview dat ze de leerlingen soms laten stemmen op welke 

onderzoeksvraag ze willen behandelen.  

De leerkrachten rapporteerden tijdens het interview dat ze het thema vooraf bepalen op basis van 

verschillende overwegingen. Zes participanten vertelden dat ze steeds bewust kiezen voor een thema 

dat aansluit bij het lessenpakket of de leefwereld van de leerlingen. P3 legde uit: “. . . als ik een les 

filosoferen doe, is het meestal gelinkt aan iets waar we mee bezig zijn hè . . . Het staat meestal niet los 

van.” Vier participanten rapporteerden dat volgens hen dit thema ook los kan staan van wat er in de 

klas gebeurt. P2 vertelde: “Soms doe ik ook iets helemaal anders wat da zij niet verwachten . . . Soms 

staat het er ook los van, helemaal los.” De participanten gaven aan soms ook materiaal te gebruiken 

om filosofische vragen te formuleren zoals bijvoorbeeld kaarten11 met filosofische vragen. 

Wat betreft de vierde fase, het onderzoeksgesprek, gebruiken de participanten verschillende 

materialen, werk- en groeperingsvormen en manieren van begeleiding om dit vorm te geven.  

Ten eerste rapporteerden alle participanten, m.u.v. P7, tijdens het interview dat ze bij gelegenheid 

materiaal gebruiken (zie Bijlage M, Tabel M8). Ze legden uit dat materiaal hen helpt om het filosoferen 

tastbaar te maken. P3 vertelde: “Ik denk dat tastbaarheid vooral voor kinderen wel belangrijk is.” We 

konden op basis van de observaties verschillende doeleinden definiëren waarvoor leerkrachten 

materiaal inzetten. Allereerst gebruikten de leerkrachten materiaal als impuls en om filosofische 

vragen te formuleren. Ten tweede observeerden we dat twee participanten materiaal inzetten als 

“filosofeer-teken”, namelijk een denkschort en een denkhoed. Deze dragen ze uitsluitend wanneer ze 

filosoferen in de klas. P3 gaf aan dat ze dit doet voor de leerlingen: “Ja en ik doe dat dan met die schort 

aan te doen. Dat ze weten: ja, nu gaat juf niet zeggen van ‘Het is goed, het is slecht’, hè.” P4 doet dit 

eerder voor zichzelf: “Dit is voor mij psychologisch van: oké, ik zet dit hoed nu op, het is filosoferen, 

het is volledig vanuit de kinderen laten komen, zelf niet gaan leiden.” Ten derde herkenden we tijdens 

de observaties dat de participanten materiaal eveneens inzetten als onderdeel van de werkvorm of ter 

ondersteuning van de begeleiding. Zo had P8 bijvoorbeeld een “draairad” waaraan de leerlingen 

mochten draaien om een filosofische vraag te kiezen en gebruikte P9 een praatstok en 

“praatkaarten12”. Ten vierde observeerden we dat de leerkrachten materiaal inzetten om elementen  

 
11 P9 gebruikte bijvoorbeeld de eerder besproken FiloZoo kaarten van Odisee (Odisee & ExploRatio, 2023b). 
12 Deze “praatkaarten” zijn de “Denkdieren” uit de eerder besproken FiloZoo-reeks (Odisee & ExploRatio, 
2023a). 



 

 
 

35 

in het filosofisch gesprek visueel te maken voor de leerlingen. P2 gebruikte bijvoorbeeld blokken om  

de “bouwstenen van het filosofisch gesprek” uit te leggen. Ze deed dit bijvoorbeeld als volgt:   

 
Ik stel jullie straks een vraag, een filosofische vraag, en jullie gaan gewoon jullie idee geven [legt 

een blokje]. En iemand anders geeft een ander idee [legt een blokje], nog iemand anders geeft een 

ander idee [legt een blokje]. En er zegt misschien iemand: ‘Oh ja, maar ik vind wel oké wat die zegt 

en ook van die maar ik heb toch ook nog’, en zo ga je eigenlijk alle ideeën bij elkaar brengen [legt 

nog een aantal blokjes en vormt een toren] en wat gebeurt er? Uiteindelijk komen we met al onze 

ideeën tot het antwoord. Zie je dat? Het hoogste blokje op mijn toren is eigenlijk het antwoord. 

 
P2 lichtte in het interview toe: “. . . ik denk dat dat voor die kinderen zo visueel mogelijk efkes. Dat 

filosoferen, als ze dan niet meer weten wat dat . . . is, doe ik dat altijd met die toren . . . Omdat ik dat 

. . . belangrijk vind, dat ze dat . . . visueel kunnen maken.” Sommige participanten maakten tijdens de 

observatie ook de filosofische vraag die ze behandelen zichtbaar. P6 lichtte toe: “. . . de uiteindelijke 

onderzoeksvraag schrijf ik ook altijd op zodat, als ze te veel afleiden, dat ik daar zo naar kan verwijzen.”  

Zes participanten rapporteerden tijdens het interview dat ze gewoonlijk verschillende materialen 

gebruiken, waaronder voorwerpen, boeken, filmpjes en prenten. P9 legde uit: “. . . materiaal . . . er 

bestaat veel op de markt hè, dus ik kijk wel naar wat er bestaat en zo spelletjes of ja filosofische boeken 

. . . Je hebt daar zo allemaal varianten in. Dat test ik wel graag uit.” Twee participanten rapporteerden 

in het interview dat ze gewoonlijk geen materiaal gebruiken. P11 lichtte toe:  

 
. . . ‘t Is afhankelijk van welk onderwerp dat het is. Hoe opener het [gesprek] ook is. Want als het 

dan over hun materiaal gaat, wordt dat weer een beetje enger . . . Terwijl als je zonder materiaal 

start, start je echt zo vanuit “Wat zit er in die kopkes?” . . . Als jij materiaal meebrengt, dan is het al 

jij die weer stuurt. Brengen de kinderen materialen mee, dan is het wel, zorgt het wel voor 

betrokkenheid.  

 
Ten tweede gebruikten de leerkrachten tijdens de geobserveerde sessies verschillende werk- en 

groeperingsvormen om het gesprek vorm te geven (zie Bijlage M, Tabel M9). De geobserveerde sessies 

bestonden allemaal minstens gedeeltelijk uit een klassikaal gesprek. Voor zes participanten de 

volledige sessie, de andere vijf combineerden verschillende werk- en groeperingsvormen. Twee 

participanten verdeelden de leerlingen gedurende de sessie in groepjes. Ze gaven aan dat dit 

drempelverlagend werkt voor de kinderen die niet in de grote groep durven te spreken. Verder 

maakten twee participanten aantekeningen. Tot slot lieten twee participanten hun leerlingen iets 

tekenen na het klassikaal gesprek. P4 lichtte toe: “Zeker bij die kleintjes. Dat babbelen alleen, da ga 

nie . . . ik probeer toch ook meestal te laten tekenen bij een lagere klassen. Omdat dat ook het creatieve 



 

 
 

36 

meer, ja triggert, vind ik.” Uit de antwoorden van het interview blijkt dat de participanten gewoonlijk 

verschillende werk- en groeperingsvormen hanteren, waaronder een klassikaal gesprek, in groepjes 

werken of individueel noteren of tekenen. Enkele participanten vertelden dat ze bij gelegenheid ook 

filosofische oefeningen gebruiken. P1 definieerde dit als volgt: “Af en toe doe je specifieke oefeningen 

op ‘We gaan ne keer vragen stellen’, of ‘We gaan categoriseren.’ Waardoor da ge eigenlijk één klein 

domeintje van alles wa filosoferen maakt, er efkes uit legt en daar meer op gaat focussen.” Twee 

leerkrachten deden zo’n oefening tijdens de observatie. De participanten rapporteerden tijdens het 

interview dat ze gewoonlijk oefeningen doen op luistervaardigheid, vragen stellen en meningsuiting.  

Ten derde gaf de meerderheid in het interview aan consistent te zijn qua begeleiding en gewoonlijk 

dezelfde begeleidingsmethode als tijdens de observatie te hanteren (zie Bijlage M, Tabel M10). Tijdens 

alle geobserveerde sessies staken de leerlingen hun hand op om het woord te vragen. Vijf 

participanten werkten uitsluitend met het aanduiden van wie zijn hand opsteekt, één combineerde 

het opsteken van de hand met een praatstok en “praatkaartjes” en vijf lieten het gesprek eerder los 

verlopen. Het opsteken van de hand is voor de eerste vijf essentieel. P4 gaf aan: “Dat is voor mij wel 

een belangrijke. Omdat anders gaan die allemaal door elkaar en dan verstaat ge elkaar niet meer en 

dan gaat ge met hoofdpijn buiten.” De laatste vijf streven naar een spontaner gesprek waarbij de 

kinderen hun hand opsteken als het te druk wordt of uit gewoonte. P10 lichtte toe:  

 
Maar ja ik denk niet dat da [vinger opsteken] per se nodig is . . . omdat . . . soms, ja wilt ge wel direct 

iets vertellen rechtstreeks op die vraag. Maar soms zou je dan ook willen reageren op wat dat die 

dan vertelt. En dan, als je dan te lang op je beurt moet wachten vooraleer da je effectief wilt, dan 

is het moment dan misschien voorbij ofzo . . . Dus daarom, ja zou ik het eerder zo wa los.  

 
Uit de antwoorden tijdens het interview blijkt dat alle leerkrachten vinden dat alle leerlingen 

verplicht moeten deelnemen aan het filosofisch gesprek, meer bepaald dat ze aanwezig zijn in de kring, 

maar dat ze niet verplicht moeten spreken. P5 omschreef: “Ik verwacht wel dat ik een soort actieve 

houding zie. Dat ik zie dat ze aan het mee luisteren zijn.” P3 vertelde ernaar te streven dat iedereen 

spreekt, zonder dat te verplichten: “Dat is wel iets waar da . . . ik naar wil streven, dat iedereen iets 

zegt. Maar ik wil het ook niet verplichten want als ge het gaat verplichten dan ga ik misschien het 

tegenovergestelde bereiken van wat ik wil bereiken.” Zeven participanten rapporteerden dat ze soms 

leerlingen aanduiden die niet aangeven dat ze het woord willen. P10 lichtte toe: “. . . de kinderen die 

direct ideeën hebben, die gaan het wel vertellen . . . sommige kinderen weet ik wel van: die zullen 

waarschijnlijk wel iets kunnen vertellen maar het nog niet durven. Dan spreek ik die wel bewust aan.”  



 

 
 

37 

De meeste participanten gaven in het interview aan dat ze tijdens het filosofisch gesprek proberen 

te vermijden om een inhoudelijke inbreng te doen. P6 voegde hier nog aan toe: “. . . er zijn toch wel 

kinderen die antwoorden naargelang wat da ze denken dat de leerkracht wil horen hè . . . Dan [als je 

als leerkracht inhoudelijke inbreng geeft] passen die kinderen zich aan aan wat je als leerkracht zegt.”  

Met betrekking tot de vijfde fase, de afronding, observeerden we dat meer dan de helft van de 

participanten een metagesprek voeren na het onderzoeksgesprek (zie Bijlage M, Tabel M11). Uit de 

antwoorden tijdens de interviews bleek dat acht participanten minstens sporadisch een metagesprek 

uitvoeren. De participanten bespreken hier gewoonlijk: het verloop van het gesprek, de inhoud van 

het gesprek, een laatste inbreng van de leerlingen, hoe het gesprek aanvoelde voor de leerlingen, of 

ze naar hun gevoel genoeg aan bod zijn gekomen of een verwijzing naar de regels. P2 legde uit dat ze 

in het metagesprek de kans ziet om de regels te leren uit het filosofisch gesprek:  

 
Want daaruit [uit het metagesprek] leren ze eigenlijk de manier van filosoferen. Want ik had nu aan 

het begin . . . gezegd: “Je hoeft geen vinger op te steken.” Maar eigenlijk zou je . . . uit het meta-

gesprek zo’n dingen zeggen van: ‘Was da nu niet vervelend? Zouden we dat niet anders kunnen 

doen? Wa gaan we daaruit besluiten voor de volgende keer? Oké, we gaan da volgende keer.’ 

 
Twee van de drie participanten die nooit een metagesprek voeren, geven les in het 

kleuteronderwijs. P11 lichtte toe: “Ik denk dat dat voor kleuters nog een beetje moeilijk ligt . . . Ik denk 

dat ze snel zouden afdwalen en ook de draad kwijt geraken . . . Ik denk dat bij dergelijke gesprekken 

de aandacht snel verdwijnt.” Dit zijn de participanten zonder opleiding rond filosoferen met kinderen. 

Drie participanten gaven de leerlingen tijdens de geobserveerde gesprekken een 

verwerkingsopdracht na het onderzoeksgesprek. P5 liet zijn leerlingen bijvoorbeeld, na het 

onderzoeksgesprek over “Is school een leuke plek om te leren”, hun ideale school tekenen:  

 
Stel nu dat ik aan jou vraag: teken de leukste school en waarom. Maar zo op een whiteboard. Denk 

je dat dat lukt? . . . Willen jullie dat eens proberen? . . . Dan gaan we dat nog eventjes proberen  

. . . Want nu ben ik benieuwd hoe de leukste school eruitziet. 

 
3.1.3 Aanvullende bevindingen 

Ten eerste viel uit de interviews op dat de meeste participanten een eerder diverse praktijk 

hanteren (zie Bijlage M, Tabel M12). De participanten zetten verschillende types impulsen in, 

gebruiken divers materiaal, bespreken verschillende thema’s en hanteren verschillende werk- en 

groeperingsvormen. P6 legde uit: “Dus genoeg uitdaging en genoeg afwisseling denk ik. Da wel. Als je 

da regelmatig doet met dezelfde groep, moet er genoeg afwisseling zijn.” 



 

 
 

38 

Ten tweede merkten we in de interviews op dat geen enkele participant aangaf een specifieke 

klassieke methode, zoals bijvoorbeeld P4C van Lipman et al. (1980) of CoPI van McCall (2009), te 

hanteren. Toch konden we enkele aspecten van deze methoden herkennen in hun aanpak tijdens de 

observatie. Het filosofisch gesprek bij P6 startte bijvoorbeeld met een verhaal, doorliep de vijf fasen 

van de “Community of Philosophical Inquiry” (CPI) en de leerlingen bepaalden de filosofische vraag. 

P4 zette tijdens de geobserveerde sessie een prentenboek als rode draad in, de leerlingen bepaalden 

het gesprek en de onderzoeksvragen maar het gesprek volgde minder nauw de vijf fasen van CPI. P2 

zette tijdens de observatie een literair verhaal in om het filosofisch denken te stimuleren en bepaalde 

als leerkracht de vraag in plaats van de leerlingen. De andere geobserveerde sessies sloten minder aan 

bij de klassieke methoden. De participanten gaven aan nog te experimenteren of diverse methoden te 

hanteren. Verder gaven de drie voornoemde participanten aan dat ze het filosoferen met kinderen 

soms anders aanpakken dan tijdens de observatie. Negen participanten vertelden dat ze wel het geven 

van inhoudelijke inbreng proberen te beperken.  

Ten derde merkten we dat de twee leerkrachten zonder opleiding rond filosoferen met kinderen 

afweken in hun wijze van implementatie ten opzichte van de rest. De structuur van hun sessies volgden 

niet de vijf fasen, ze behandelden meer dan twee onderzoeksvragen, geven wel bewust hun eigen 

mening tijdens het filosoferen met kinderen en voeren nooit een metagesprek uit.  

3.2 Doelstellingen  

Op basis van de antwoorden van de interviews stelden we vast dat alle participanten, m.u.v. P5, 

verschillende doelstellingen nastreven door te filosoferen met kinderen in de klas en verschillende 

evaluatiemethodes hanteren (zie Bijlage M, Tabel M13). De resultaten in deze paragraaf zijn steeds 

gebaseerd op de antwoorden tijdens de interviews.  

We konden de doelstellingen die de leerkrachten benoemden onderverdelen in verschillende 

categorieën. Ten eerste vermeldden ze doelstellingen rond gespreksvaardigheden, onder meer: een 

goede luisterhouding, actief deelnemen aan een gesprek en elkaar aan de beurt laten. P6 lichtte toe: 

“. . . de gespreksvaardigheden toepassen en dan rond . . . een begrip dat filosofisch te bespreken is 

hè.” Ten tweede benoemden ze cognitieve doelstellingen, namelijk: leren denken en doordenken, 

kritisch denken en het leren formuleren van gedachten, meningen en argumenten. P10 legde uit: “. . . 

nadenken over een bepaalde situatie, vraag en daar blijven over nadenken.” P6 voegde nog toe: “. . . 

leren denken, hun gedachten verwoorden, da zit daar allemaal in, in zo’n gesprek.” Ten derde 

noemden ze socio-emotionele doelstellingen, onder meer: respect hebben voor elkaar, samen denken, 

mekaar beter leren kennen en durven spreken in de groep. P4 lichtte toe: “Het durven. Ik denk dat een 

belangrijke is . . . In een groep uw mening durven zeggen.” Ten vierde definieerden ze doelstellingen 

rond taalvaardigheid. P2 vatte samen: “een mondelinge boodschap verwerken . . . een mondelinge 

boodschap overbrengen: dan zeg je expressief uiten of over gevoelens gedachten, meningen of 



 

 
 

39 

fantasieën.” P7 en P11, de participanten met ervaring met anderstalige leerlingen, noemden specifiek 

taal in het algemeen en woordenschat. Ten vijfde noemden participanten doelen met betrekking tot 

de morele ontwikkeling. P2 legde uit: “. . . ervaren hoe waarden en normen kunnen verschillen . . . 

beseffen dat [wat] we hier nu doen gevolgen heeft voor later en voor anderen elders op de wereld.” 

Ten zesde benoemde P2 doelen rond identiteit: “. . . ervaren wie men is en hoe men zich daarbij voelt 

en hoe men daarmee omgaat, hierover nadenken en erover communiceren, op basis van de ervaring 

het zelfbeeld bijsturen en de eigen identiteit uitdrukken . . .” Tot slotte noemde P2 ook zintuiglijke 

doelen: “gericht en intens waarnemen met de zintuigen.” 

Het behalen van deze doelstellingen kan op verschillende manieren geëvalueerd worden. Ongeveer 

de helft van de participanten gaf aan dat ze een evaluatiemethode gebruiken (zie Bijlage M, Tabel 

M14).  Twee participanten werken met een verwerkingsopdracht: ze laten hun leerlingen iets noteren 

of tekenen na het gesprek. P1 legde uit: “dus op ‘t einde laat ik hen soms opschrijven wat da ze gedaan 

hebben of ze moeten een opdracht maken die ik dan mee naar huis neem.” Drie participanten geven 

gewoonlijk feedback: ze geven een kwalitatieve nota in het leerlingvolgsysteem of op het rapport en 

bespreken opvallende waarnemingen op het oudercontact. Eén participant rapporteerde dat ze 

evalueert op een eerder informele manier: in de vorm van een zelfreflectie als leerkracht die ze niet 

bijhoudt. Twee participanten benadrukten geen punten te geven. P6 lichtte toe:  

 
. . . ik ga die ook niet beoordelen want dan komt er geen woord uit. Want daar waren er ook een 

paar kinderen die vroegen: ‘Krijgen wij dan punten? Want dan heb ik daar geen zin in.’ . . . 

Voormiddag hebben we dat ook uitdrukkelijk nog eens gezegd: ‘Er worden hier geen beoordeling 

over wat je zegt.' En da maakt dat ze wel wat ontspannender zijn. 

 
3.3 Opvattingen 

In het interview bevroegen we de leerkrachten over de opvattingen die ze hebben over filosoferen 

met kinderen. De resultaten in deze paragraaf rusten op deze interviewdata. Ten eerste bespreken we 

hoe ze het definiëren, waarom ze het doen, wat het belang ervan is volgens hen en welk(e) effect(en) 

ze waarnemen. Ten tweede geven we een zicht op wat de gewenste vaardigheden of eigenschappen 

volgens hen zijn om het adequaat te doen en hun mening over de inclusie ervan in het onderwijs. We 

eindigen met enkele aanvullende elementen die naar voren kwamen uit het interview. 

3.3.1 Definiëring, motivatie, belang en effect van filosoferen met kinderen 

Op de vraag “Wat is filosoferen met kinderen volgens jou?”, gaven de leerkrachten in het interview 

verschillende definities van filosoferen met kinderen. Op basis van de antwoorden konden we deze 

definiëringen plaatsen onder vier overkoepelende thema's (zie Bijlage M, Tabel M15). Als eerste thema 

herkenden we “filosofische vaardigheden en houdingen”. Dit omvatte onder andere: leerlingen 



 

 
 

40 

aanzetten tot denken, aanzetten tot zelfreflectie, een mening leren vormen en uiten en leren kritisch 

nadenken. P4 vertelde: “Dat is voor mij een hele belangrijke. Dat ze niet alles klakkeloos aannemen. 

Dat probeer ik hun echt mee te geven. Dat kritisch denken van: kan het wel en is het wel.” Ten tweede 

onderscheidden we als thema “socio-emotionele ontwikkeling”. Dit hield in: samenwerken, respect 

hebben voor elkaar, luisteren naar elkaar, reflecteren over gevoelens en empathie. P2 vertelde: “Maar 

vooral vind ik belangrijk dat ze mekaars . . . mening of idee, leren respecteren.” Als derde thema 

definieerden we “creativiteit”. P3 sprak van “buiten de lijntjes te durven denken” en P11 van “out of 

the box te denken”. Ten vierde spraken de participanten over “een veilige ruimte creëren voor 

kinderen om te spreken”. P7 lichtte toe: “. . . [de leerlingen] laten beseffen dat geen enkele mening 

fout is. Dat echt alles . . . het maakt niet uit wat je zegt of wat je denkt, we respecteren het . . . da ze 

zich echt mogen uiten en mogen zeggen wa dat er in hen opkomt.”  

Aangezien alle participanten filosoferen met kinderen vrijwillig implementeren, gingen we tijdens 

het interview ook na wat hun motivatie was om hiermee te beginnen. We herkenden verschillende 

vormen van motivatie (zie Bijlage M, Tabel M16). Ten eerste omschreven vijf participanten in het 

interview een vorm van nut-gedreven motivatie. P1 legde uit:  

 
Ja, dus ik vind dat belangrijk om dat denken meer plaats te geven en het stellen van vragen en het 

leren stellen van een goede vragen, om da meer ruimte te geven . . . Omda ik ook denk dat da in 

onderwijs soms een beetje ondergesneeuwd geraakt onder leerplandoelen. 

 
P7 voegde het nut voor hun taalontwikkeling toe: “Het stimuleert hun taal enorm . . . da Nederlands 

stimuleren, da vind ik echt wel belangrijk. Dat ze dan ook Nederlands met elkaar spreken . . . Ja dat 

vooral, dat da hun taal stimuleert.” Ten tweede omschreven drie participanten een vorm van motivatie 

gedreven door interne druk. Ze waren meer bepaald op zoek naar een bijscholing omwille van hun 

eigen persoonlijke verwachtingen of noden en volgden daarom een opleiding filosoferen met 

kinderen. Ten derde omschreven vijf participanten een ervaringsgedreven motivatie. Drie leerkrachten 

specificeerden als reden dat ze ermee in contact waren gekomen tijdens een opleiding. Tot slot 

noemden de participanten nog persoonlijke interesse, het leuk vinden en het mooi vinden om te zien. 

De leerkrachten omschreven eveneens wat volgens hen het belang van het filosoferen met 

kinderen is. We konden deze antwoorden onderverdelen in verschillende categorieën (zie Bijlage M, 

Tabel M17). Ten eerste noemde de meerderheid het belang voor de cognitieve ontwikkeling van de 

kinderen, zoals: hen leren nadenken en doordenken, hun taalontwikkeling en hen kritisch leren 

denken. Vier participanten benadrukten nog hoe belangrijk het is dat kinderen een kritische geest 

ontwikkelen in onze huidige maatschappij. Ze gaven hiervoor als redenen de aanwezigheid van sociale 



 

 
 

41 

media in het leven van de leerlingen in onze samenleving, dat ze vaker in contact komen met fake 

news en de opmars van artificiële intelligentie. P4 legde uit:  

 
. . . Zeker met die artificiële intelligentie wat op ons afkomt enzo. De maatschappij is ook aan het 

veranderen. . . . Dus ik denk wel dat dat belangrijk is om kritische mensen te krijgen. . . . En dat ze 

ook es nadenken van: kan dit wel? Want binnenkort gaan wij ons van alles moeten afvragen: is dit 

echt, kan dit? . . . Zeker met alles wat er op ons afkomt van die nieuwe technologieën en zo. 

 
Ten tweede noemden ze ook de ontwikkeling van een ethisch kader. P5 lichtte toe: “. . . dat dieper 

zoeken naar . . . waarden, naar normen”. Ten derde benadrukten ze nog het belang van hun sociale 

ontwikkeling. P2 specificeerde: “. . . da respecteren van mekaar.” Ten vierde noemden ze het aanleren 

of voortzetten van de filosofische vaardigheden, zoals hun eigen mening kunnen vormen en vragen 

durven stellen.  Ten vijfde benadrukten ze het belang van het creatieve aspect: het op gang laten 

komen van de fantasie en de speelsheid. Tot slot noemden ze nog het belang van het geven van 

erkenning aan de leerlingen. P1 legde uit:  

 
. . . dat die daarin de erkenning zien van: ah, das oké dat ik mij zoveel vragen stel . . . als ik dat 

 . . . voor een aantal leerlingen kan betekenen, dat ze het gevoel krijgen van: Het is oké om zo veel 

vragen te hebben en mij fundamentele vragen te stellen en ge kunt daar dus ook over in gesprek 

gaan met anderen. Misschien is da wel het belangrijkste. 

 
De meeste participanten gaven tijdens het interview aan dat ze op een bepaalde manier een effect 

van het filosoferen op de leerlingen zien (zie Bijlage M, Tabel M18). De effecten die leerkrachten 

identificeren, zijn onder meer dat leerlingen de filosofische vaardigheden vertalen naar hun 

dagdagelijkse leven, dat de drempel tot spreken verlaagt en meer leerlingen iets durven zeggen in het 

filosofisch gesprek, dat hun blik verruimt en dat ze meer respectvol zijn. Participanten vonden het 

moeilijker om de effecten op de ontwikkeling van de leerlingen te benoemen. P6 getuigde: “. . . ja 

kinderen groeien sowieso. Ik denk niet dat ge kunt zeggen: dat is door filosoferen dat kinderen zo of 

zo ontwikkelen. Dat weet ik niet.” Sommige participanten getuigden dat ze wel een cognitieve 

vooruitgang vaststellen bij de leerlingen door het filosoferen met kinderen. P8 zei:  

 
Ze gaan meer linken leggen. Ze zien niet meer iets als gewoon van: “Ah, dit is een schaar”, of, “Dit 

is een notenkraker.” Ze gaan dat naar een andere dingen toepassen en ze gaan gelijkaardige 

voorwerpen bekijken en ze gaan terugdenken van: “Ah dit had ik daar en dat kan ik daar misschien 

voor gebruiken” . . . ze gaan alles koppelen aan elkaar . . . Die gaan cognitief die bruggetjes maken.   

 



 

 
 

42 

Tot slot omschreef P1 nog dat leerlingen gevoeliger worden voor het filosofische en dat ze de 

erkenning die ze in het filosofische gesprek ervaren gaan internaliseren. Ze getuigde:  

 
Dat er wel een gevoeligheid optreedt bij de meesten voor het filosofische en ook het gevoel dat dat 

er mag zijn. Dat ge die vragen moogt stellen. . . dat die daarin de erkenning zien van: “Ah das oké 

dat ik mij zoveel vragen stel”, en “Ik kan er dus bij haar mee terecht.” 

 
3.3.2 Gewenste vaardigheden of eigenschappen van de leerkracht en opname in het curriculum 

Leerkrachten vinden dat verschillende vaardigheden en eigenschappen noodzakelijk zijn om 

adequaat te kunnen filosoferen met kinderen (zie Bijlage M, Tabel M19). Ten eerste noemden alle 

leerkrachten noodzakelijke vaardigheden. Ongeveer de helft was het erover eens dat je een goede 

luistervaardigheid nodig hebt. P2 vertelde: “Eén van de heel belangrijke dingen is goe kunnen 

luisteren.” Ze benadrukten ook de controle om je eigen mening te onderdrukken. Verder benadrukten 

ze ook verschillende vaardigheden met betrekking tot het waarborgen van een goed verloop van het 

filosofisch gesprek. Ze noemden onder meer een alertheid of focus, het kunnen bewaren van een 

overzicht, de kern uit het gesprek kunnen halen en de juiste vragen kunnen stellen zodat de leerlingen 

dieper nadenken. Ten tweede noemden ook noodzakelijke eigenschappen, namelijk: een open mind, 

geduld en creativiteit. Participanten beschreven daarnaast een bepaalde houding die je moet hebben 

ten opzichte van je leerlingen. P3 vertelde: “. . . geloof in die kinderen, vind ik ook een hele 

waardevolle”, en P8 voegde toe: “Je moet luisteren en willen horen wat de kinderen zeggen, wat hun 

bezighoudt . . .” Enkele participanten benadrukten nog dat je een bredere filosofische achtergrond 

moet hebben om adequaat te kunnen filosoferen met kinderen. P3 zei: “Ge moet ook een beetje 

theorie achtergrond hebben hè.” P1 voegde toe: “Maar het is wel belangrijk denk ik als begeleider dat 

ge u bewust zijt van welk domein van de filosofie of van het, ja, van de filosofie betreed ik hier.” P2 en 

P4 gaven aan dat volgens hen veel leerkrachten, omwille van de afwezigheid van een filosofische 

achtergrond, denken te filosoferen zonder dit effectief te doen. P4 vertelde:  

 
Veel mensen denken dat ze het doen, maar ze doen het eigenlijk niet . . . Gewoon omdat wij niet  

genoeg kennis hebben. Veel denken: oh ik neem een les, ik steek daar 25 vragen in, filosofische 

vragen, maar die stellen niet door, die . . . krijgen een antwoord en ge gaat verder. 

 
Enkelen benadrukten nog het belang om als leerkracht te blijven filosoferen. P1 legde uit:  

 
Dan denk ik ook dat het belangrijk is om zelf ook nog af en toe eens in die rol te zitten van deelnemer 

en ook bij anderen te kijken van hoe doe je da . . . Het [filosoferen] is meer een soort van vaardigheid 

die ge moet aanleren en dat kunde alleen maar leren door dat te doen  



 

 
 

43 

. . . En daar ook feedback op te krijgen dus ja. Of andere mensen te zien doen en dan weer nieuwe 

inspiratie te hebben van: ah ja, zo kan je dat ook aanpakken . . . 

 
De meerderheid gaf aan dat ze vinden dat filosoferen met kinderen een plek mag krijgen in het 

Vlaamse basisonderwijs. Ze gaven verschillende redenen waarom ze dat zinvol zouden vinden (zie 

Bijlage M, Tabel M20). Leerkrachten gaven onder andere als reden dat kinderen er voordeel uit kunnen 

halen. P3 getuigde: “Dat, dat is zo waardevol en ik denk als we dat, als we dat van het eerste tot zesde 

leerjaar zouden moeten doen. Ik denk dat we er enorm zouden schrikken wa ne vooruitgang dat die 

kinderen zouden maken.” Ze spraken van de kritische geest die ze kunnen ontwikkelen, dat ze kunnen 

leren denken op een andere manier en dat het hun taalontwikkeling kan stimuleren. Andere 

argumenten die ze gaven waren onder meer: omwille van het plezier en de voldoening die je eruit 

haalt als leerkracht, omdat er iets dergelijks ontbreekt in het curriculum en omdat het de verhouding 

tussen de leerkracht en de leerlingen ten goede komt. De meningen liepen uiteen over de manier 

waarop het opgenomen kan worden in het curriculum (zie Bijlage M, Tabel M21). De mogelijkheden 

die de participanten noemden tijdens het interview zijn: als een apart vak, geïntegreerd, bijvoorbeeld 

bij Nederlands of levensbeschouwelijke vakken, of beide. Twee participanten benadrukten het belang 

van een opleiding en opvolging van leerkrachten indien het geïncludeerd zou worden.  

Alle leerkrachten, m.u.v. P10, rapporteerden dat filosoferen met kinderen volgens hen voor alle 

leerlingen een meerwaarde kan zijn. Sommige participanten nuanceerden dat het voor sommige 

leerlingen wel moeilijker kan zijn om er iets uit op te steken dan voor anderen, meer bepaald voor 

leerlingen die niet geïnteresseerd of anderstalig zijn. P3 legde uit: “Sowieso zal het zijn . . . ook al is dat 

specifieke kind op dat moment niet geïnteresseerd hè. Die pikken daar toch iets van op.” P8 gaf als 

uitzondering klassen met anderstalige kinderen: “Maar in een . . . klas of een school waar het echt 

gegroepeerd zit met allemaal anderstaligen, dan is het wel een moeilijkere. Dan heb je wel andere 

methodes nodig.” Qua leeftijd vertelden zes participanten dat ze dit zinvol vinden voor het gehele 

basisonderwijs (vanaf de instapklas), terwijl sommigen dit eerder zagen vanaf de tweede of de derde 

kleuterklas of vanaf het derde leerjaar. 

3.3.3 Aanvullende bevindingen 

Ten eerste gaven de twee participanten die ervaring hebben met filosoferen met leerlingen met 

leervoorsprong beiden spontaan aan dat het voor hen niet beperkt moet worden tot deze doelgroep. 

P1 gaf aan dat ze het uitsluitend mag doen met leerlingen met leervoorsprong en dit zelf jammer vindt: 

“Da [dat filosoferen aan de kinderen met leervoorsprong gekoppeld wordt] merk ik wel en dat vind ik 

heel spijtig . . . Want ik vind wel dat da niet iets zou moeten zijn voor… [enkel de kinderen met 

leervoorsprong] . . . Ik vind dat da voor iedereen zou moeten kunnen.” P6 besloot dat filosoferen met  

  



 

 
 

44 

kinderen volgens haar minder met intelligentie te maken heeft maar eerder met persoonlijkheid:  

 
Ja soms is er te lezen, dat is da me hoogbegaafden, da met kinderen die heel verstandig zijn is het 

beter om, allez gemakkelijker, om mee te filosoferen. Ik ben daar niet mee akkoord. Er zijn ook 

kinderen die niet zo intelligent zijn, die goed kunnen filosoferen. En ge hebt ook intelligente 

kinderen die er niks van snappen. Dus het heeft echt niet met intelligentie te maken. Het echt 

denken en durven spreken heeft meer met persoonlijkheid te maken denk ik. 

 
Ten tweede besloten de drie participanten die ervaring hebben met filosoferen met anderstalige 

leerlingen allemaal dat het moeilijker is voor de taalzwakkeren (P7, P8 en P10). Ze vertelden wel dat 

ze er ook iets uit opsteken en dat het hun taalontwikkeling kan stimuleren. P7 gaf als voorbeeld:  

 
. . . een leerling, zij spreekt echt nooit in de klas. Zij is ook gewoon totaal niet mee. Die is niet mee 

met de lessen, alles. En daarin [in het filosofisch gesprek] was zij wel echt heel actief aan het 

nadenken en ook zo antwoord aan het geven. Ik hoor haar stem bijna nooit en als ik haar hoor, dan 

is het in het Frans. En toen was dat wel gewoon in het Nederlands. Dus ik was ook echt heel 

verbaasd. Dat was dan niet heel de tijd . . . twee keer op da halfuurtje. Maar ik vond da echt al veel. 

 
P10 legde uit dat het volgens haar te maken heeft met een toename van het zelfvertrouwen:  

 
Want ook die [de taalzwakkere leerlingen] kun je via extra vragen of via bepaalde manieren, 

misschien niet vanaf de eerste keren maar na een tijdje, gaan die ook . . . wel zelf met 

zelfvertrouwen naar buiten komen. Vooral het voordeel is: ja daar is niks fouts en . . . alles is juist 

op zich. Wat da ze vertellen . . . da heeft ook wel een voordeel voor het zelfvertrouwen daar 

eigenlijk. Van: ja maakt niet uit wat da ge zegt. 

 
Ten derde gaven vier participanten, P1, P2, P3 en P7, tijdens het interview aan een negatief beeld 

te ervaren rond filosoferen met kinderen. P1 getuigde: “. . . ik denk dat het niet altijd een positieve, 

dat er niet altijd een positief beeld is van de filosofie of het filosoferen.” P3 lichtte verder toe: 

 
Laat staan dan ook nog eens filosoferen, wat da al in de maatschappij de naam heeft van: allez, de 

filosofen dat zijn de de dolgedraaide denkers op een of andere manier hè, die alles in vraag blijven 

stellen en misschien geen antwoord weten of geven. Want daar wordt ook op die manier wel eens 

naar gekeken. 

 
Ten vierde viel tijdens de observaties op dat niet alle participanten het filosofisch gesprek als 

“filosoferen” benoemden tegenover de leerlingen. Zeven participanten benoemden tijdens de 



 

 
 

45 

observatie wel “filosoferen” of “het filosofisch gesprek”. Zo startte P2 het gesprek met: “Vandaag gaan 

we filosoferen.” De andere vier participanten lieten de term tijdens de observatie niet vallen (P3, P4, 

P8 en P11). P4 legde uit:  

 
En da zeg ik ook niet, heel bewust. Zeg dat tegen kinderen of tegen mensen hè en ge krijgt iets 

helemaal anders, zelfs met een groep volwassenen . . . vanaf dat da woord “filosoferen” valt, krijgt 

ge een andere dynamiek . . . Dan is het precies zo wat paniek: “Oh we gaan filosoferen en ik kan da 

niet.” En dat ze te veel beginnen na te denken . . . Ik zal da nooit zo benoemen, nooit.  

 
Ten vijfde merkten we door de antwoorden tijdens de interviews op dat drie participanten vinden 

dat het filosoferen eveneens een geïntegreerde klaspraktijk kan zijn (P4, P8 en P9). Zij vertelden dat 

ze het bij gelegenheid verweven in hun traditionele lessen. P9 legde uit: “. . . die techniek [filosofische 

techniek van doorvragen] wordt wel gebruikt, informeler of gewoon tussendoor . . . Dat gebeurt dan 

spontaan.” Verder gebeurt het ook dat leerkrachten filosofische oefeningen doen of kortere sessies 

tussendoor. P3 lichtte toe: “Ik zeg, als ik 10 keer op een jaar filosofeer, laat ons zeggen dat de helft dit 

[een afgebakende sessie] is en de andere helft mini-, minder lange sessies hè.” 

Tot slot gaven alle participanten tijdens het interview aan dat soms leerlingen niet actief 

deelnemen aan het filosofisch gesprek: ze doen weinig tot geen inbreng. Maar iedereen, m.u.v. P11, 

was ervan overtuigd dat de stillere leerlingen iets oppikken uit het filosofisch gesprek. P4 lichtte toe:  

 
Het is niet omdat ge niks zegt, dat ge niet aan het denken zijt . . . Er zijn gewoon mensen die op dat 

moment zich niet veilig voelen en daar niet durven mee naar buiten te komen. Maar we gaan ervan 

uit als, allez dat iedereen er wel aan aan het denken heeft geweest. 

 
P5 nuanceerde: “Probleem is dat ge niet weet wat iemand anders heeft in zijn hoofd. Iemand die 

echt nie graag praat en heel stil is, die gaat dat misschien net wel heel goed doen.” 

3.4 Algemeen beleid 

In wat volgt omschrijven we het algemeen beleid met betrekking tot filosoferen met kinderen zoals 

gerapporteerd door de leerkrachten tijdens het interview. Daarnaast overlopen we of leerkrachten 

collega’s hebben die filosoferen met kinderen en of ze al dan niet samenwerken hierrond. De 

resultaten omschreven in deze paragraaf zijn uitsluitend gebaseerd op de interviewdata.  

Alle participanten rapporteerden dat er geen formeel beleid is van de school waar ze werken rond 

filosoferen met kinderen (zie Bijlage M, Tabel M22). Twee participanten herkenden het wel in aspecten 

van het beleid van de school. P8 getuigde: “. . . volgens mij zit het wel een deel ingebakerd in het 

sociale vaardigheden . . . met die sociale vaardigheden gaat ge ook al nadenken en anders denken en 

dingen laten verwoorden. ‘t Is niet specifiek filosofie, ma het zit er wel in verweven.” 



 

 
 

46 

In vier scholen passen, naast de participant, nog andere collega’s filosoferen met kinderen toe. Qua 

samenwerking vertelden twee participanten van deze scholen tijdens het interview dat elke leerkracht 

vooral zijn eigen ding doet maar dat ze wel raad kunnen vragen aan collega’s. Twee leerkrachten NCZ 

vertelden dat ze enkel met leerkrachten van hun vakgebied communiceren over filosoferen met 

kinderen.  

3.5 Uitdagingen  

In deze paragraaf bespreken we de uitdagingen die de leerkrachten tijdens het interview 

rapporteerden te zien voor hun leerlingen, de uitdagingen die ze aangaven zelf te ervaren en manieren 

waarop zij denken ondersteund te kunnen worden. Deze resultaten zijn dus uitsluitend gebaseerd op 

de interviewdata.  

3.5.1 Uitdagingen voor de leerlingen  

De leerkrachten identificeerden enkele uitdagingen die hun leerlingen volgens hen tegenkomen bij 

het filosoferen met kinderen (zie Bijlage M, Tabel M23). Op basis van deze antwoorden konden we 

deze uitdagingen onder vijf overkoepelende thema’s plaatsen. Een eerste thema dat we herkenden is 

dat de leerlingen volgens de leerkrachten soms moeite hebben met de gespreksvaardigheden. De 

leerkrachten noemden onder andere: de focus erbij houden tijdens het gesprek, stil zitten, spreken 

voor de groep en luisteren. Vooral luisteren zonder visuele prikkels is moeilijk voor hen, stelde P2:  

“. . . wij merken dat dat voor de kinderen heel moeilijk is tegenwoordig om gewoon luisteren zonder 

iets te doen, zonder iets te zien. Dat is echt heel erg afgenomen.” Als tweede thema definieerden we 

dat leerlingen volgens de leerkrachten soms moeite hebben met de inhoud van het gesprek. Zo 

kunnen ze er emotioneel door worden, zichzelf erin tegenkomen of dingen persoonlijk opnemen. P2 

lichtte toe: “Soms gaan kinderen wel in hun gevoel heel ver . . . waardoor dat die echt wel in een huilbui 

uitbarsten als da zo'n onderwerp is . . . Te diep gaat in zijn gevoel dan eigenlijk hè.” Een derde thema 

is dat sommige leerlingen volgens de leerkrachten moeite hebben met het begrijpen van het gesprek: 

ze kunnen niet volgen of begrijpen niet goed wat een leerling of de leerkracht zegt. Ten vierde bleek 

dat volgens de leerkrachten de interactie tussen de leerlingen onderling soms moeizaam loopt. Zo 

hebben leerlingen volgens hen soms moeite met respectvol zijn ten opzichte van elkaar en kunnen ze 

soms niet volgen omdat andere leerlingen vervelend doen. Ten vijfde hebben de leerlingen volgens de 

leerkrachten soms moeite met de filosofische vaardigheden, zoals hun eigen mening en argumenten 

vormen en hun gedachten ordenen. 

De participanten vertelden dat het filosoferen voor sommige leerlingen moeilijker lijkt te zijn dan 

voor anderen (zie Bijlage M, Tabel M24). Drie participanten gaven enkele leeftijdsgebonden 

uitdagingen. P1 vertelde bijvoorbeeld dat in een derde leerjaar of jonger, leerlingen soms moeite 

hebben met schrijfopdrachten rond het filosoferen: “En da schrijven, ja, das niet gemakkelijk denk ik 

voor velen . . . Hoe jonger dat ze zijn, hoe moeilijker dat dat is eigenlijk.” P8 vond dat uitdagingen 



 

 
 

47 

gebonden kunnen zijn aan de thuissituatie van de leerlingen. Ze stelde dat leerlingen het moeilijker 

hebben als ze de Nederlandse taal niet mee hebben gekregen van thuis uit, zowel cultureel als 

taalgebonden, of als ze streng zijn opgevoed. Ze lichtte toe:  

 
Als ze het niet gewoon zijn om breed te denken en om het groots te zien, dan is dat toch wel een 

uitdaging ja . . . Want ge merkt van verschillende kinderen van: oh die worden thuis heel strikt 

opgevoed, alles in hokjes, denken in hokjes. En anderen die heel open, een open minded opvoeding 

hebben. Daar merk je da verschil toch wel . . . Als ze de taal niet helemaal mee hebben . . . ge hebt 

echt toch wel een uitgebreid taalbegrip nodig om die linken te leggen . . . Die kennen die leefwereld 

ook nie. Die krijgen dat van thuis uit ook niet mee om dat te onderzoeken, om daar dingen van te 

leren, om daar filmpjes of boeken van te kijken . . . Ja, die ruime leefwereld zit daar zo nie . . . Ja, 

die denken anders, die zien dat zo breed niet.   

 
Tot slot is het volgens de participanten ook moeilijker voor onder meer de taalzwakkere leerlingen, 

leerlingen met een leer- of ontwikkelingsstoornis of een beperking, de leerlingen die hun beurt moeilijk 

kunnen afwachten en de meer ingetogen leerlingen die hun mening niet graag blootgeven. 

De meeste participanten stelden dat de leerlingen soms zelf aangeven dat ze moeite hebben met 

het filosofisch gesprek (zie Bijlage M, Tabel M25). De participanten uit het lager onderwijs vertelden 

dat leerlingen dit verbaal uiten, bijvoorbeeld door expliciet aan te geven dat ze het moeilijk vinden of 

te zeggen dat ze het saai vinden. Soms uiten ze het emotioneel, bijvoorbeeld door te huilen. De drie 

participanten uit het kleuteronderwijs gaven aan dat hun leerlingen dit vooral gedragsmatig doen. P11 

getuigde bijvoorbeeld:  

 
Ja ze gaan dat wel aangeven maar eerder non-verbaal denk ik. Zoals P1102 die met haar zakdoek 

op de grond [aan het spelen was tijdens de observatie] . . . Die zoekt dan iets anders om te doen 

omdat zij daar die interesse, haar interesseveld niet ligt . . . op die manier geven ze het wel aan. 

 
3.5.2 Uitdagingen voor de leerkrachten 

Allereerst noemden de meeste participanten enkele algemene uitdagingen waar ze mee kampen 

(zie Bijlage M, Tabel M26). Ten eerste herkenden we dat leerkrachten uitdagingen ervaren met 

betrekking tot de ruimere schoolcontext. Ze hebben onder meer moeite met het feit dat ze geen 

aansluiting vinden op school, dat filosoferen niet formeel in de onderwijsdoelen zit en dat er een hoge 

druk ligt in het onderwijs. P6 getuigde dat ze in haar rol als zorgleerkracht in het verleden structureel 

filosofeerde op school maar hiermee moest stoppen omdat ze weerstand kreeg van collega’s:  

 
Die weerstand is gekomen omdat ze [haar collega’s] vonden dat dat verloren uren waren . . . Het   



 

 
 

48 

was praktisch te veel en het waren te veel lestijden dat wegvielen . . . Ja ik, ik was niet akkoord met 

de argumenten maar ja ik stond uiteindelijk alleen. Ze vonden dat dat . . . binnen mijn zorguren te 

veel zorg wegnam en te veel van hun lestijden . . . Dus de weerstand was te groot dan heb ik gezegd 

van: “Ja oké, laat het dan maar want . . . ik ga hier nie zitten opboksen tegen veel weerstand want 

dan heb ik er ook geen plezier meer in.” 

 
Ten tweede hebben de participanten moeite met het tijdstekort, het omgaan met de taalzwakheid 

van de leerlingen en de groepsgroottes. Zeven participanten gaven aan liever met kleinere groepen te 

filosoferen, met maximum 10 à 15 leerlingen. Ten derde hebben de participanten moeite met de 

intrinsieke motivatie van de leerlingen om te filosoferen, het feit dat ze niet altijd mee zijn met de 

leefwereld van de kinderen en filosoferen met een klas die weinig ervaring heeft met filosoferen. Er 

waren ook enkele algemene uitdagingen die specifiek leken te gelden voor de leerkrachten NCZ, meer 

bepaald: de klasopstelling (praktisch), het switchen tussen verschillende graden, onzekerheid over hun 

aanpak en het missen van erkenning. Omdat leerkrachten NCZ vaak geen eigen klaslokaal hebben, 

moeten zij telkens een andere klas herinrichten. Eveneens moeten ze gedurende de dag switchen 

tussen verschillende graden die elk hun eigen noden hebben. Ze hebben binnen NCZ ook vrijheid in 

aanpak wat gepaard kan gaan met onzekerheid over of ze het goed doen. P5 lichtte toe: “Door de 

vrijheid die wij hebben, bepalen we da [de lesinvulling] zelf ma ik ben geen . . . filosofie-expert . . . Dus 

ik weet niet per se of het wel goed is.” P5 getuigde ook over het missen van erkenning:  

 
Want ge hebt een soort van respect nodig van wetende: ik geef dit vak en mijn vak is belangrijk 

maar mijn schoolteam weet dat. . . . Ja, want als ge geen erkenning hebt, dat vreet energie dan. Ge 

hebt uw vak maar ge krijgt geen erkenning terwijl klasleerkrachten hebben dat wel hopelijk. 

 
Daarnaast rapporteerden de meeste leerkrachten ook uitdagingen die ze ervaren vóór een sessie 

filosoferen met kinderen (zie Bijlage M, Tabel M27). Ze rapporteerden onder andere dat ze moeite 

hebben met te kiezen uit de grote hoeveelheid materiaal en informatie bij het maken van een 

onderzoeksplan, met vragen te bedenken die alle leerlingen zullen begrijpen en met om te gaan met 

de onvoorspelbaarheid van het gesprek. P8 getuigde:  

 
Ge weet nooit waar het naartoe gaat . . . Da’s wel een uitdaging, ja. ‘t Is, ge hebt geen voorgekauwde 

les zal ik maar zeggen. Ge hebt alleen maar een paar vragen of ideeën in uw hoofd of op een kaart 

vragen. Ma ge weet nooit: hoe gaan de kinderen daarop in, welke antwoorden, waar gaat het 

naartoe, hoe gaan ze reageren . . . Dus ge moet dat toch aan elkaar koppelen en er een samenhang 

van maken. En da is iedere keer weer een verrassing. De ene keer lukt da, de andere keer niet. 

 



 

 
 

49 

Verder rapporteerden de leerkrachten eveneens uitdagingen die ze ervaren tijdens een filosofisch 

gesprek (zie Bijlage M, Tabel M28). Allereerst ervaren leerkrachten uitdagingen in verband met het 

waarborgen van het verloop van het filosofisch gesprek. Ze noemden onder andere hun focus erbij 

houden, iedereen betrokken houden, ervoor zorgen dat iedereen die wil aan bod komt, het gedrag 

van de groep in de gaten houden en rekening houden met de noden van elk kind. De leerkrachten 

ervaren ook moeite met het stellen van de juiste vragen. P6 specifieerde: “zo vragen stellen zodat ze 

dieper denken, . . . da ze doordenken.” Verder vinden ze het ook een uitdaging om te beslissen waarop 

ze verder gaan als leerkracht. P8 legde uit:  

 
Ja de uitdaging is: waar ga ik verder op in, hoever ga ik daarop in, wanneer ga ik naar de volgende 

vraag of naar de volgende kaart of waar dwalen ze af. Die grens trekken . . . Want ja dat is altijd 

moeilijk. Sommige kinderen kunnen blijven doorgaan en kunnen linken blijven leggen en blijven 

vertellen. Terwijl een ander kind zoiets heeft van: kom, stoppen, volgende. 

 
Ten tweede ondervinden leerkrachten moeite met hun positie als leerkracht in het filosofisch 

gesprek. Leerkrachten lichtten toe dat ze het een uitdaging vinden om hun eigen mening niet te geven 

of om af te wegen wanneer ze wel hun eigen mening geven. P5 omschreef: “Ik ben dan zo, ja ben ik 

dan de filosofische gespreksleider of ben ik de leerkracht met een kritische houding die hun gaat 

moeten corrigeren?” Ook ervaren ze moeite met een stap terug te nemen en de kinderen tijd te geven 

om het uit henzelf te laten komen. P4 getuigde:  

 
Wij willen te veel het antwoord geven voor de kinderen en dat is mijn grote valkuil denk ik . . . Ge 

moet meer van het niet weten en het uit de kinderen laten komen en niet zelf het antwoord willen 

geven . . . En dat is denk ik voor de meeste leerkrachten de grote valkuil. Want dat is tegen ons 

lesgeven in . . . Geen woorden in de mond leggen eigenlijk. Het volledig uit hen laten komen. 

 
Volgens P9 is het een uitdaging kritisch het gesprek te kunnen leiden zonder je mening te geven:  

 
Maar eigenlijk is dat niet aan jou om daar de mening over te hebben. Maar als je da nie goe doet, 

dan kan je niet meer goed luisteren. Je moet zo de juiste focus, eigenlijk met de lens die juist moet 

ingesteld zijn. Niet te dicht bij uw onderwerp, niet te ver. En ik denk dat dat een uitdaging is wel. 

 
Ten derde ervaren participanten nog uitdagingen in verband met hoe ze het gesprek dan een 

andere wending geven bij het eventueel mislopen van het gesprek. P7 legde uit: “En dan tijdens het 

gesprek, dan vooral als het dan wa minder goed verloopt. Hoe dat ik het dan zo wa kan, beter kan laten 

verlopen. Hoe dat ik het dan makkelijker kan maken zonder mijn eigen mening te geven.” 



 

 
 

50 

Tot slot rapporteerden alle participanten dat ze uitdagingen ondervinden na een sessie filosoferen 

met kinderen (zie Bijlage M, Tabel M29). Deze uitdagingen zijn onder andere dat ze onzeker zijn, dat 

ze zich afvragen of ze het wel goed gedaan hebben en dat ze moeite hebben met de evaluatie van het 

gesprek. Ze weten eveneens niet goed wat ze in verband met het gesprek moeten doen na afloop van 

het filosofisch gesprek. P10 legde uit:  

 
Eigenlijk doe ik er misschien nog te weinig mee erna . . . misschien is dat nog wel iets om daar op 

de een of andere manier toch nog in verder te gaan . . . dan ja, zou da misschien toch terug op de 

een of andere manier herleven. 

 
3.5.3 Ondersteuning  

De participanten noemden verschillende manieren waarop ondersteuning geboden kan worden 

voor leerkrachten die filosoferen met kinderen in het basisonderwijs (zie Bijlage M, Tabel M30). 

Ten eerste rapporteerden ze dat de school ondersteuning kan bieden door er tijd en ruimte voor 

vrij te maken, de mogelijkheid te bieden om het filosoferen in kleinere groepen door te laten gaan, 

een filosofeerlokaal en handleidingen te voorzien en het schoolteam te informeren over wat 

filosoferen met kinderen is. Participanten suggereerden dat het ook goed zou kunnen zijn als iemand 

extern zou filosoferen in de klas of feedback zou geven.  

Ten tweede vonden de participanten dat de lerarenopleiding volgens hen iets met betrekking tot 

filosoferen met kinderen moet aanbieden. Ze legden wel andere nuances: enerzijds dat leerkrachten 

het in de opleiding kunnen ervaren en oefenen, anderzijds dat de opleidingen materiaal rond 

filosoferen met kinderen uit moeten werken en met de studenten tijdens stages tot bij scholen 

brengen. Sommige leerkrachten pleitten er ook voor om de lerarenopleiding te transformeren naar 

een masteropleiding om op die manier plaats te maken voor filosoferen met kinderen in het vaste 

curriculum. P2 voegde toe: “Als ze er vier jaar van maken en ze maken er een master van. Dan wordt 

misschien het lerarenberoep ook een beetje terug opgewaardeerd.” 

Ten derde vonden zes participanten dat bijscholingen ondersteuning kunnen bieden. Er mogen 

volgens hen meer bijscholingen zijn die langer duren, meer nadruk leggen op het oefenen en ervaren 

van filosoferen met kinderen, meer praktische tips geven en financieel ondersteund worden.  

Andere vormen van ondersteuning die de leerkrachten noemden, zijn onder meer: meer 

praktische, kant-en-klare handleidingen en het opbouwen van een netwerk waar leerkrachten die 

bezig zijn met filosoferen met kinderen onderling kunnen uitwisselen. P11 legde uit: “. . . praktische 

ideeën uitwisselen met elkaar is altijd heel tof. Daarvoor krijgen wij ook te weinig kansen . . . Ja ge kunt 

heel veel leren van mekaar hè. Jij doet da zo? . . . Ah kijk, ik ga dat ook een keer proberen.”  

  



 

 
 

51 

Hoofdstuk 4: Conclusie en discussie 

In dit laatste hoofdstuk en presenteren we in de conclusie onze antwoorden op de vijf 

onderzoeksvragen geformuleerd in dit masterproefonderzoek. Vervolgens bespreken we de 

methodologische discussie en implicaties van dit onderzoek voor de onderwijspraktijk. 

4.1 Conclusie 

Filosoferen met kinderen in het basisonderwijs is in verschillende studies reeds onderzocht (Gorard 

et al., 2017; Siddiqui et al., 2017; Zappalà & Smyth, 2021). Filosoferen met jonge kinderen blijkt 

mogelijk (Lipman & Sharp, 1978; Lord et al., 2021; Reed, 1983) en kan op verschillende manieren (o.a. 

Haynes & Murris, 2011; Lipman et al., 1980; Matthews, 1980; McCall, 2009). Verder is ook gebleken 

dat leerlingen (Green et al., 2012; Jensen, 2023a) en leerkrachten (Bowyer et al., 2021; Michalik, 2019) 

er voordelen uit kunnen halen. De methode toepassen gaat echter ook gepaard met verschillende 

uitdagingen (Green et al., 2012; Michalik, 2019; O’Riordan, 2015).  

In Vlaanderen is filosoferen met kinderen niet opgenomen in eindtermen en leerplannen, maar 

leerkrachten in het basisonderwijs gaan er wel mee aan de slag. De kennis over de praktijk in 

Vlaanderen is echter onbekend. Deze masterproef tracht tegemoet te komen aan dit tekort. Het 

meerlaags aanbod-gebruik model (o.a. Fend, 1998) leert ons dat de onderwijspraktijk, in deze context 

filosoferen met kinderen, een complex gegeven is dat onderhevig is aan onder andere 

leerkrachtkenmerken en de ruimere schoolcontext. In dit onderzoek focussen we dus op de wijze 

waarop leerkrachten het implementeren, maar ook besteden we ook aandacht aan de doelstellingen 

die ze nastreven, hun opvattingen over filosoferen met kinderen, de ruimere schoolcontext 

waarbinnen ze functioneren en de uitdagingen die zij ervaren en die ze voor hun leerlingen zien. We 

trachten dit in kaart te brengen op basis van 11 niet-participerende observaties tijdens een sessie 

filosoferen met kinderen in de klas gevolgd door semigestructureerde interviews bij 11 leerkrachten 

in het kleuter- en basisonderwijs in Vlaanderen. In wat volgt presenteren we onze bevindingen per 

onderzoeksvraag met kritische reflecties op basis van internationale onderzoeksliteratuur.  

4.1.1 Hoe implementeren leerkrachten filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs? 

Een eerste algemene bevinding is dat filosoferen met kinderen voorkomt in het Vlaamse 

basisonderwijs, zelfs bij de jongste kinderen, ondanks dat het niet opgenomen is in de eindtermen en 

leerplannen. Verder blijkt nog uit de steekproef dat naast klasleerkrachten ook zorgleerkrachten en 

leerkrachten niet-confessionele zedenleer de techniek toepassen. Dit komt overeen met wat naar 

voren komt in internationaal onderzoek, namelijk dat het niet enkel de klasleerkracht is die filosofeert 

met kinderen in de klas (Michalik, 2019; Zappalà & Smyth, 2021). Daarnaast volgde het merendeel van 

de leerkrachten bijscholing met betrekking tot filosoferen met kinderen. Dit wijst erop dat de meeste 

filosoferende leerkrachten vrijwillig op zoek gaan naar een opleiding die hen hierin ondersteunt of 



 

 
 

52 

erop voorbereidt. Internationaal onderzoek toonde reeds aan dat leerkrachten veel belang hechten 

aan een opleiding rond filosoferen met kinderen (Akkocaoğlu & Celepoglu, 2014; Gorard et al., 2017).  

Een eerste resultaat aansluitend bij onze eerste onderzoeksvraag is dat de frequentie van het 

filosoferen met kinderen, zoals gerapporteerd tijdens het interview,  varieert van dagelijks tot jaarlijks. 

Ongeveer de helft gaf aan het maandelijks toe te passen. Verder filosofeert de meerderheid gewoonlijk 

met de hele klas. Enkelen werken met een doorschuifsysteem en verdelen de klas in drie groepen 

waarmee ze om de beurt filosoferen. Een filosofisch gesprek in de klas duurt gewoonlijk tussen 15 en 

50 minuten, wat bleek uit de interviews en werd bevestigd in de observaties. De geobserveerde 

gesprekken lijken langer te duren naarmate de leerlingen ouder zijn, maar dat is niet zichtbaar in de 

data omdat een langere sessie in de eerste graad de gemiddelde duur verhoogt. 

Een tweede belangrijke bevinding aansluitend op de onderzoeksvraag is dat leerkrachten in het 

interview niet aangaven een specifieke klassieke methode te volgen. Internationaal onderzoek 

bevestigt dat leerkrachten verschillende mogelijkheden hebben om filosoferen met kinderen in te 

vullen en dat ze dus niet steeds kiezen voor de klassieke methoden (Jirásek & Jágerová, 2024). Tijdens 

de observaties herkenden we echter bij enkelen wel gelijkenissen met de klassieke methoden. Meer 

bepaald zagen we bij P6 aspecten van de SAPERE-aanpak (SAPERE, z.d.), bij P2 van Matthews’ (1980) 

“Dialogues with Children” en bij P4 van het filosoferen met prentenboeken zoals voorgesteld door 

Haynes en Murris (2012). Daarnaast gaven de meeste leerkrachten aan in het interview dat ze ernaar 

streven om zelf geen inhoudelijke inbreng te geven tijdens het filosofisch gesprek. Ze proberen dus 

een socratische houding van niet-weten te hanteren (Lipman, 2003). Los van de klassieke methoden 

herkenden we wel een basisstructuur tijdens de meeste observaties. We konden de volgende vijf fasen 

van het filosofisch gesprek onderscheiden: (1) een introductie, eventueel met het overlopen van de 

regels, (2) de introductie van een impuls, (3) het formuleren van een filosofische vraag of thema en de 

eventuele verkenning hiervan, (4) het onderzoeksgesprek en (5) de afronding: een metagesprek of 

verwerkingsopdracht. Wat betreft de eerste fase, de introductie, observeerden we dat de leerkracht 

het filosofisch gesprek inleidt en dat ongeveer de helft de regels overloopt. Tijdens de tweede fase, 

de introductie van een impuls, observeerden we dat de meerderheid gebruik maakt van een impuls. 

Uit de interviews blijkt dat het type impuls varieert maar dat het vaak een verhalend element bevat. 

Dit stemt overeen met internationaal onderzoek, waar leerkrachten meestal (varianten op) Lipmans 

P4C toepassen waardoor de impuls hier ook steeds een verhalend karakter heeft (o.a. Akkocaoğlu, 

2018; Council for Education in World Citizenship, 2012; Gorard et al., 2017; Siddiqui et al., 2017; 

Zappalà & Smyth, 2021). Uit de interviews blijkt verder dat Vlaamse leerkrachten gewoonlijk 

vertrekken vanuit een verhaal, een terugblik naar een verhaal, een filmpje, een foto of prent of een 

voorwerp. Wat betreft de derde fase, het formuleren van een filosofische vraag of thema, 

observeerden we dat de filosofische gesprekken gewoonlijk over een bepaald thema of filosofische 



 

 
 

53 

vraag gaan en dat de groep gewoonlijk één tot twee onderzoeksvragen behandelt. Tijdens het 

interview rapporeerden de leerkrachten dat ze de thema’s en vragen meestal zelf bepalen. Dit gaat in 

tegen de nadruk die de meeste methodes leggen, namelijk dat de leerlingen dit best zelf doen 

(Brenifier, 2007; Lipman, 2003; McCall, 2009; Worley, 2021). Bij gelegenheid laten enkele leerkrachten 

de leerlingen wel zelf een onderzoeksvraag formuleren of kiezen. Dit sluit wel aan bij onder meer 

Lipmans (2003) visie in P4C waarin hij benadrukt dat de kinderen de onderzoeksvraag zelf moeten 

kiezen. Ongeveer de helft van de leerkrachten gaf aan tijdens het interview dat wanneer ze zelf het 

thema bepalen, ze kiezen voor een thema dat aansluit bij de leefwereld van de leerlingen of het 

lessenpakket. De andere helft vindt dat het hiervan ook los kan staan. Binnen de vierde fase, het 

onderzoeksgesprek, herkenden we verschillende materialen, werk- en groeperingsvormen en 

manieren van begeleiding. Ten eerste stelden we tijdens de observaties vast dat het gebruik van 

materiaal varieert. Het wordt ingezet als definiërend element voor de gespreksleider, als onderdeel 

van de werkvorm of ter ondersteuning van de begeleiding van het gesprek, om filosofische vragen te 

formuleren of ter visualisatie. Sommige participanten maken ook de filosofische vraag die ze 

behandelen tijdens het onderzoeksgesprek zichtbaar. Dat sluit aan bij Brenifiers (2007) aanmoediging 

om de onderzoeksvraag steeds visueel voor te stellen. Ten tweede getuigen de meeste leerkrachten 

tijdens het interview dat ze verschillende werk- en groeperingsvormen hanteren. De basis van het 

gesprek is steeds een klassikaal gesprek, maar bij gelegenheid werken de leerlingen in groepjes of laat 

de leerkracht hen individueel tekenen of schrijven. Daarnaast doen een aantal leerkrachten soms 

filosofische oefeningen met de leerlingen om hun filosofische vaardigheden te trainen. Ten derde kiest 

ongeveer de helft wat betreft de begeleiding van het gesprek om te werken met het opsteken van de 

hand. De andere helft streeft naar een losser verloop van het gesprek. Dit was zichtbaar tijdens de 

observaties en gaven ze aan gewoonlijk te doen tijdens het interview. Wat betreft de laatste fase, de 

afronding, observeerden we dat de meeste leerkrachten na een sessie filosoferen met kinderen 

gewoonlijk een metagesprek voeren. Tijdens het interview vertelden ze dat ze hierin onder andere het 

volgende bespreken: het verloop en/of de inhoud van het gesprek, een laatste inbreng van de 

leerlingen en hoe het gesprek aanvoelde voor de leerlingen. Enkelen geven hun leerlingen ook een 

verwerkingsopdracht, bijvoorbeeld in de vorm van een tekening na het gesprek. 

Een derde bevinding is dat de leerkrachten het filosoferen met kinderen niet steeds op dezelfde 

manier invullen. Uit de antwoorden tijdens de interviews blijkt dat ze filosoferen met kinderen op 

verschillende manieren aanpakken en dus een diverse aanpak hanteren. Ze gebruiken verschillende 

type impulsen, zetten divers materiaal in voor verschillende doeleinden, behandelen verschillende 

types gespreksonderwerpen en gebruiken verschillende werk- en groeperingsvormen. 

Een vierde bevinding is dat de leerkrachten die geen opleiding volgden rond filosoferen met 

kinderen afwijken in hun invulling van filosoferen met kinderen ten opzichte van de anderen. Ze 



 

 
 

54 

doorliepen tijdens de observaties niet de vijf fasen die we onderscheidden bij de rest, werkten rond 

meer dan twee onderzoeksvragen, streefden niet naar het hanteren van een houding van niet-weten 

en rondden het gesprek niet af. Een mogelijke verklaring hiervoor kan zijn dat zij de kennis missen die 

de andere participanten hebben opgedaan tijdens een opleiding over filosoferen met kinderen.  

4.1.2 Wat zijn de doelstellingen die de leerkrachten nastreven door te filosoferen met kinderen? 

De meeste leerkrachten streven doelstellingen na door te filosoferen met kinderen, namelijk: 

doelstellingen rond gespreksvaardigheden, cognitieve doelstellingen, socio-emotionele 

doelstellingen, doelstellingen rond taalvaardigheid, rond morele ontwikkeling, rond identiteit en 

zintuiglijke doelstellingen. Deze doelstellingen tonen gelijkenissen met de doelstellingen die naar 

voren geschoven worden in de klassieke methoden. Vooral cognitieve doelstellingen, meer bepaald 

de ontwikkeling van een kritisch denkvermogen, worden ook benadrukt door de klassieke methoden 

(Brenifier, 2007; Cam, 2018; Haynes en Murris, 2011; Lipman et al., 1980; Matthews, 1984; SAPERE, 

z.d.; Wartenberg, 2009). De doelstellingen rond taalvaardigheid zijn eerder verrassend in vergelijking 

met de doelstellingen van de klassieke methoden. Dit zou te maken kunnen hebben met het feit dat 

leerkrachten in Vlaanderen momenteel mogelijks meer aandacht besteden aan de ontwikkeling van 

taal bij kinderen gezien het feit dat 30,7% van de kinderen in het Vlaamse gewest in 2023 een andere 

taal dan Nederlands spreekt thuis (“Taal en Nationaliteit”, 2022).  

Ongeveer de helft van de leerkrachten hanteert een evaluatiemethode om het behalen van de 

doelstellingen te evalueren. Ze geven de leerlingen een verwerkingsopdracht of geven feedback aan 

de hand van een nota of op het oudercontact. Sommigen evalueren eveneens de activiteit zelf en de 

vooruitgang van de kinderen. De andere helft geeft geen specifieke reden waarom ze dit niet doen. 

Het zou wel gelinkt kunnen zijn aan het tijdstekort dat ze ervaren in het onderwijs (zie Paragraaf 3.5.2).  

4.1.3 Wat zijn de opvattingen van de leerkrachten over filosoferen met kinderen? 

Filosoferen met kinderen gebeurt niet in een vacuüm maar wordt mee bepaald door kenmerken 

leerkrachten en ruimere schoolcontext (o.a. Fend, 1998). Daarom hebben we bij deze onderzoeksvraag 

gefocust op de overtuigingen en opvattingen van leerkrachten. We overlopen verschillende soorten 

opvattingen: opvattingen over wat filosoferen met kinderen is, opvattingen over het belang en de 

effecten ervan en opvattingen over de vereiste vaardigheden om ermee aan de slag te gaan. Deze 

bevindingen komen steeds uit de interviews. 

Een eerste groep van opvattingen relateert aan de definitie van filosoferen met kinderen. 

Filosoferen met kinderen kan volgens leerkrachten gedefinieerd worden in termen van de filosofische 

vaardigheden en houdingen, hun socio-emotionele ontwikkeling, creatief denken en een veilige ruimte 

creëren voor kinderen om vrij te kunnen spreken. Het valt op dat leerkrachten vaak definiëren vanuit 

de doelstellingen die ze stellen en de effecten die ze ervan observeren. Aanvullend zijn er enkele 



 

 
 

55 

leerkrachten die bewust de term “filosofie” of “filosoferen” vermijden ten opzichte van de leerlingen. 

Ze doen dit omdat ze willen vermijden dat de leerlingen het gesprek zouden overdenken.  

Een tweede groep opvattingen betreft het belang van filosoferen met kinderen en de effecten 

ervan. Het belang van filosoferen met kinderen omschrijven de leerkrachten in termen van hun 

cognitieve ontwikkeling, hun ontwikkeling van een ethisch kader, hun sociale ontwikkeling, het 

aanleren of voortzetten van de filosofische vaardigheden, het creatieve aspect, het geven van 

erkenning aan de leerlingen, hun zelfbeeld, het dichter staan bij de leerlingen en het missen van iets 

gelijkaardigs in het curriculum. De meeste leerkrachten zijn er dus ook van overtuigd dat filosoferen 

met kinderen opgenomen moet worden in het curriculum van het Vlaamse basisonderwijs. Dat kan 

volgens hen als een apart vak, geïntegreerd in bestaande vakken, een combinatie van de twee of in de 

vorm van korte sessies tussen de lessen door. Bovendien zien leerkrachten ook een effect van 

filosoferen met kinderen op hun leerlingen: de leerlingen vertalen de filosofische vaardigheden naar 

hun dagdagelijkse leven, het verlaagt de drempel tot spreken, ze leren bij uit het gesprek, krijgen een 

ruimere blik, meer fantasie of zijn meer respectvol. Dit laatste effect komt overeen met bevindingen 

uit de literatuur, namelijk dat leerkrachten meer respectvol gedrag bij de leerlingen zien door te 

filosoferen met kinderen (Green et al., 2012; Michalik, 2019). Het herkennen van een effect op de 

algemene ontwikkeling van de leerlingen vinden echter leerkrachten moeilijker, onder andere omdat 

volgens hen verschillende factoren hun ontwikkeling beïnvloeden. Daarnaast vinden leerkrachten dat 

alle leerlingen baat kunnen hebben bij filosoferen met kinderen. Zo gaven de leerkrachten met 

ervaring met leerlingen met leervoorsprong spontaan aan overtuigd te zijn dat het voor hen niet 

gekoppeld moet zijn aan leerlingen met leervoorsprong. Dat komt overeen met Martens’ (2003) visie 

dat filosoferen voor iedereen mogelijk is en niet enkel voor een selecte elitaire groep. Verder vinden 

de participanten die ervaring hebben met filosoferen met anderstalige leerlingen dat, hoewel 

filosoferen met kinderen moeilijker is voor hen, ze er iets uit opsteken en dat het hun taalontwikkeling 

zelfs kan stimuleren. Verder merken alle participanten dat leerlingen soms niet actief deelnemen aan 

het filosoferen maar dat ze toch steeds iets oppikken uit het filosofisch gesprek.  

Een derde groep opvattingen zijn de vaardigheden en eigenschappen die volgens de leerkrachten 

nodig zijn om adequaat te filosoferen. Deze zijn onder andere een goede luistervaardigheid, je eigen 

mening kunnen onderdrukken, alertheid of focus, overzicht kunnen bewaren en een open houding. 

Een minderheid vindt het daarnaast belangrijk om als leerkracht zelf te blijven filosoferen. Slechts één 

participant, die een masteropleiding in de Wijsbegeerte volgde, vindt dat je als leerkracht een 

filosofische achtergrond moet hebben. Een mogelijke verklaring hiervoor kan zijn dat zij het belang 

hiervan inziet omdat zij de filosofische kennis uit haar masteropleiding zelf meeneemt in haar 

filosofische praktijk in de klas. Om deze vaardigheden aan te leren of bij te schaven vinden leerkrachten 

een opleiding in verband met filosoferen met kinderen en opvolging krijgen hierbij noodzakelijk. Het 



 

 
 

56 

feit dat leerkrachten veel belang hechten aan een opleiding rond filosoferen met kinderen is reeds 

bevestigd in onderzoek (Akkocaoğlu & Celepoglu, 2014; Gorard et al., 2017).  Daarnaast stelden we 

vast dat een opleiding voor sommige leerkrachten de rechtstreekse aanleiding was om het toe te 

passen. Dit komt overeen met een bevinding uit de internationale literatuur, namelijk dat de ervaring 

van een vorm van opleiding gelinkt aan filosoferen met kinderen kan fungeren als drijfveer (Jirásek & 

Jágerová, 2024). Andere leerkrachten verwezen niet (enkel) naar opleiding als motivator, maar gingen 

er mee aan de slag omwille van een persoonlijke interesse, interne druk of het nut dat ze erin zagen.  

We kunnen in de doelstellingen van leerkrachten en hun opvattingen enkele overkoepelende 

onderliggende thema’s definiëren waar leerkrachten steeds over spreken. De thema’s die terugkomen, 

zijn de filosofische vaardigheden en houdingen die leerlingen uit het filosoferen (kunnen) oppikken, 

hun cognitieve vaardigheden (meer bepaald hun ontwikkeling van een kritische geest), hun socio-

emotionele vaardigheden, hun morele ontwikkeling, creativiteit en spreekdurf. Deze thema’s kunnen 

dus een belangrijke rol spelen voor leerkrachten bij het inzetten van de methode.  

4.1.4 Wat is het algemene beleid van de school met betrekking tot filosoferen met kinderen? 

Het meerlaags aanbod-gebruik model toont het belang aan van de ruimere schoolcontext bij de 

onderwijspraktijken van leerkrachten (o.a. Fend, 1998). Uit de interviews blijkt echter dat de 

deelnemende scholen geen algemeen beleid hebben rond filosoferen met kinderen. Op één school 

werken ze hieraan en bij twee scholen herkennen de leerkrachten het in aspecten van het beleid (rond 

taal of sociale vaardigheden). Verder werken de leerkrachten minimaal samen rond filosoferen met 

kinderen en denken de meeste leerkrachten geen filosoferende collega’s te hebben. Slechts enkele 

leerkrachten communiceren soms met collega’s of externen hierover. Vlaamse leerkrachten krijgen 

dus over het algemeen weinig steun van hun ruimere schoolcontext. Dit ligt in lijn met wat 

internationale literatuur al aantoonde, namelijk dat leerkrachten een gebrek aan steun van collega’s 

en management ervaren (Michalik, 2019). Dit kan ook te maken hebben de afwezigheid van filosoferen 

met kinderen in het voorgeschreven curriculum van basisscholen in België. Uit onderzoek blijkt verder 

dat filosoferen met kinderen in het merendeel van Noord-Amerika, Europa en Australië geen 

gevestigde plek krijgt in het voorgeschreven curriculum van basisscholen (Hand & Winstanley, 2008). 

4.1.5 Wat zijn de uitdagingen voor leerkrachten en hun leerlingen bij het filosoferen met kinderen? 

Vlaamse leerkrachten rapporteren verschillende uitdagingen in verband met filosoferen met 

kinderen. Deze uitdagingen hangen enerzijds samen met de implementatie van deze activiteit in de 

klas en anderzijds met de ruimere schoolcontext. Wat de implementatie betreft, blijkt dat de 

leerkrachten zelf uitdagingen ervaren maar ook herkennen bij hun leerlingen. De uitdagingen die 

leerkrachten voor hun leerlingen zien, zijn onder andere: moeite hebben met de 

gespreksvaardigheden, de inhoud van het gesprek en het begrijpen ervan. Volgens de leerkrachten is 

filosoferen voor sommige leerlingen moeilijker dan voor anderen: afhankelijk van hun leeftijd, hun 



 

 
 

57 

thuissituatie, hun taalcapaciteit en hun eventuele beperkingen. De leerkrachten ondervinden zelf ook 

uitdagingen in verband met de implementatie van filosoferen met kinderen. Deze kunnen we plaatsen 

onder overkoepelende thema’s uit het meerlaags aanbod-gebruik model (o.a. Fend, 1998). Ten eerste 

ervaren ze uitdagingen die verband houden met de klascontext, meer bepaald het tijdstekort, het 

omgaan met de taalzwakheid van de leerlingen en de groepsgrootte. Dit komt overeen met wat we al 

hebben vastgesteld in de literatuurstudie, namelijk dat leerkrachten moeite hebben met de grote 

klasgroepen (Green et al., 2012) en de tijdsdruk (Lam, 2023; Michalik, 2019). Ten tweede ervaren ze 

uitdagingen in verband met de klasprocessen, onder andere de intrinsieke motivatie van de leerlingen 

om te filosoferen en het feit dat de leerkrachten niet altijd mee zijn met de leefwereld van de kinderen. 

Ze ervaren daarnaast uitdagingen bij het voorbereiden van een sessie of na afloop van een sessie (bij 

het reflecteren of evalueren). Tijdens het gesprek hebben de leerkrachten specifiek moeite met onder 

andere het leiden van het gesprek, hun positie als leerkracht tijdens het gesprek en rekening houden 

met de noden van elk kind. Dit laatste bevestigt wat we reeds vaststelden in de literatuurstudie, 

namelijk dat leerkrachten het een uitdaging vinden om te voldoen aan de psychologische en sociale 

behoeften van elke leerling (Gorard et al., 2017, Siddiqui et al., 2017). De leerkrachten ervaren ook 

moeite met het stellen van de juiste vragen. Dit stemt overeen met onze eerdere conclusies uit de 

literatuurstudie, namelijk dat leerkrachten moeite hebben met vragen stellen (Akkocaoğlu, 2018; 

Condy & Green, 2016). Wat betreft de ruimere schoolcontext ervaren leerkrachten moeite met onder 

meer het feit dat ze geen aansluiting vinden op school, dat filosoferen niet formeel in de 

onderwijsdoelen zit en de hoge druk in het onderwijs. Dit laatste komt overeen met wat we reeds 

vaststelden in de literatuurstudie, namelijk dat leerkrachten een bepaalde prestatiedruk ervaren die 

het filosoferen met kinderen bemoeilijkt (O’Riordan, 2015).  

Leerkrachten geven concrete voorstellen tot ondersteuning om deze uitdagingen aan te pakken. 

Als antwoord op de uitdagingen in verband met implementatie zien de leerkrachten de 

lerarenopleiding en bijscholingen als waardevolle hulpbronnen. De lerarenopleiding kan volgens hen 

een vak aanbieden met betrekking tot filosoferen met kinderen. Er zouden volgens hen daarnaast 

meer bijscholingen moeten zijn die langer duren, meer nadruk leggen op oefening en ervaring, meer 

praktische tips geven en financieel ondersteund worden. Verder zou een groter aanbod in praktische 

handleidingen volgens hen ook helpen. Als ondersteuning voor de uitdagingen in verband met de 

ruimere schoolcontext, vinden ze dat het creëren van een netwerk van filosoferende leerkrachten zou 

helpen. Ook kunnen scholen volgens hen tijd en ruimte vrijmaken voor filosoferen, een filosofeerlokaal 

en handleidingen voorzien en het schoolteam informeren over wat filosoferen met kinderen is.  

4.2 Methodologische discussie 

Om de praktijk van het filosoferen met kinderen in Vlaanderen in kaart te brengen, maakten we 

gebruik van kwalitatief, descriptief onderzoek. Deze methode laat toe om uitvoerige descripties en het 



 

 
 

58 

perspectief van het individu vast te leggen (Howitt, 2016). Als onderzoeksdesign kozen we voor een 

meervoudige gevalsstudie om zo meerdere gevallen te bestuderen om uitspraken te kunnen doen over 

de grotere groep Vlaamse leerkrachten die filosoferen met kinderen in het basisonderwijs, met 

aandacht voor de context waarin het fenomeen zich voordoet. Zo vonden de observaties plaats in een 

ecologisch valide setting, de klas, wat de praktische significantie van de bevindingen ten goede komt. 

Dit onderzoek heeft ook enkele beperkingen die kunnen beantwoord worden in verder onderzoek. 

Allereerst werkten we in dit onderzoek met een selecte steekproef: de participantenwerving gebeurde 

aan de hand van de sneeuwbalmethode. We kozen hiervoor omwille van de specifieke kenmerken van 

de populatie (cf. leerkrachten in het Vlaamse basisonderwijs die filosoferen met kinderen toepassen), 

de afwezigheid van een databank met gegevens van de onderzoekspopulatie en de kleinschaligheid 

van het onderzoek. Bovendien waarborgden we maximale heterogeniteit wat betreft de leeftijdsgraad 

met wie de leerkrachten de methode toepasten. Werken met een selecte steekproef verlaagt echter 

de externe validiteit en verhoogt het risico op steekproefbias. Zo zorgde het inzetten van de 

sneeuwbalmethode bij de participantenwerving ervoor dat lerarenopleiders hun oud-leerlingen 

aanbevolen als participanten. Hierdoor volgden verschillende participanten dezelfde opleiding met 

betrekking tot filosoferen met kinderen. Dit zou bijvoorbeeld impact gehad kunnen hebben op de 

proportie leerkrachten met een opleiding rond filosoferen met kinderen die deelnamen. Verder 

namen ook twee leerkrachten deel die een academische filosofieopleiding gevolgd hebben, wat ervoor 

kan zorgen dat zij tijdens de interviews antwoordden vanuit een grondige kennis van de filosofie die 

niet representief is voor de leerkrachten die filosoferen met kinderen toepassen. We raden aan om in 

vervolgonderzoek een grootschaligere aselecte steekproef te hanteren. Met het gebruik van deze 

selecte steekproef ervaarden we ook een lage responsgraad. Dit doet ons vermoeden dat er een hoge 

drempel was voor potentiële participanten om mee te doen aan dit onderzoek. Dat kan komen door 

de intensiteit van de dataverzameling en de tijd die het kost voor de leerkrachten om alle ouders te 

informeren en toestemming te vragen voor de observatie. We kozen bewust voor een observatie als 

opstap naar het interview en om een dieper inzicht te krijgen in het onderwerp maar dit was mogelijk 

ook een drempel. Vervolgonderzoek zou leerkrachten kunnen uitnodigen voor uitsluitend een 

interview om de drempel te verlagen. Op deze manier kunnen mogelijk meer potentiële participanten 

overtuigd worden om hun ervaringen te delen. Het is echter ook mogelijk dat er minder frequent 

gefilosofeerd wordt in Vlaanderen en we daarom een lagere responsgraad hadden. Ten tweede 

gebruikten we in dit onderzoek niet-gevalideerde instrumenten. We ontwikkelden zelf een 

observatiewijzer en interviewleidraad bij gebrek aan beschikbare instrumenten. Om zo betrouwbaar 

en valide mogelijke instrumenten te ontwikkelen, integreerden we bouwstenen uit de literatuurstudie, 

voerden we pilootstudies uit met beide instrumenten en includeerden we een handleiding voor de 

observatiewijzer. Vervolgonderzoek kan verder werken aan het ontwikkelen en valideren van 



 

 
 

59 

instrumenten om filosoferen met kinderen en de ervaringen ermee te evalueren. Vervolgonderzoek 

kan ook onze instrumenten hanteren om de kwaliteit ervan te optimaliseren en om de bevindingen 

van dit onderzoek te repliceren en verrijken. Ten derde is een kwalitatieve analyse steeds gevoelig 

voor bias. Bij data-analyse in een gevalsstudie is het steeds een uitdaging om objectief te zijn omdat 

ze onderhevig is aan keuzes gemaakt door de onderzoekers. Dit probeerden we zoveel mogelijk te 

minimaliseren door een richtinggevend codeerschema op te stellen op basis van de literatuur en 

transparantie te voorzien omtrent de gemaakte keuzes. Verder werkten we ook met een ruimer team 

van onderzoekers: de promotor en copromotor werden steeds betrokken. We hebben echter de data 

niet dubbelgecodeerd. Vervolgonderzoek kan bij het coderen deze stap nog toevoegen en de data dus 

laten scoren door meerdere onderzoekers om zo de interbeoordelaarsbetrouwbaarheid te verhogen 

en de gevoeligheid voor bias bij het coderen te beperken.  

Op basis van onze bevindingen kunnen we een aantal suggesties formuleren voor 

vervolgonderzoek. Allereerst blijkt uit de resultaten dat leerkrachten een zeer diverse praktijk 

hanteren. Vervolgonderzoek zou in de vorm van longitudinale studies meerdere observaties kunnen 

inplannen per leerkracht om een breder zicht te krijgen op hoe gevarieerd de praktijken zijn. Daarnaast 

definieerden we in ons onderzoek zelf de vijf fasen van het  filosofisch gesprek die de leerkrachten 

doorlopen. Onderzoek in de toekomst zou meer aandacht kunnen besteden aan hoe leerkrachten de 

fasen van het gesprek zelf omschrijven en in welke mate dezelfde fasen terugkomen bij verschillende 

leerkrachten. Tot slot blijkt dat ongeveer de helft van de leerkrachten filosoferen met kinderen 

evalueert. Dit kan, naast het implementeren van de methode, een extra uitdaging voor hen vormen. 

In vervolgonderzoek kunnen onderzoekers nagaan wat het effect en de mogelijke nadelen zijn van het 

evalueren van filosoferen met kinderen. Zo zou evaluatie in de vorm van feedback bijvoorbeeld een 

negatieve impact kunnen hebben op de manier waarop leerlingen participeren in het filosofische 

gesprek. Onderzoek kan verder focussen op de optimale manier waarop leerkrachten filosoferen met 

kinderen kunnen evalueren, met speciale aandacht voor deze mogelijke negatieve effecten. 

4.3 Implicaties voor onderwijspraktijk 

Filosoferen met kinderen heeft veel potentieel als methode in de onderwijspraktijk omwille van de 

vele voordelen die leerlingen (Gorard et al., 2017; Siddiqui et al., 2017) en leerkrachten (Bowyer et al., 

2021; Council for education in world citizenship, 2012; Jensen, 2023a; Michalik, 2019) eruit kunnen 

halen. Uit dit onderzoek blijkt dat leerkrachten in het Vlaamse basisonderwijs er, reeds vanaf de 

kleuterleeftijd, mee aan de slag gaan. Ze doen dit op verschillende manieren, maar toch herkenden we 

een basisstructuur bestaande uit vijf fasen, meer bepaald: (1) een introductie, eventueel met het 

overlopen van de regels, (2) de introductie van een impuls, (3) het formuleren van een filosofische 

vraag of thema en de eventuele verkenning hiervan, (4) het onderzoeksgesprek en (5) de afronding.  



 

 
 

60 

Jammer genoeg blijft de praktijk van het filosoferen met kinderen in Vlaanderen beperkt tot 

individuele ondernemingen van leerkrachten op eigen initiatief met weinig ondersteuning van de 

ruimere context. Dit onderzoek kan aanzet geven tot ondersteuning voor hen op verschillende 

manieren. Ten eerste kan de basisstructuur zoals gerapporteerd in dit onderzoek dienen als inspiratie 

voor leerkrachten die ermee aan de slag willen gaan. Ten tweede bevestigden we het belang van de 

ondersteuning door de ruimere schoolcontext. Zo zou een creatie van een team leerkrachten op 

schoolniveau en de ondersteuning van directieleden kunnen helpen. Internationaal onderzoek toonde 

reeds aan dat de schoolcontext een ondersteunende factor kan zijn, en dat het gebrek aan 

ondersteuning vanuit de context een struikelblok kan vormen om filosoferen met kinderen adequaat 

in te zetten (Council for education in world citizenship, 2012; Michalik, 2019). Directieleden kunnen, 

aansluitend op de voorstellen van de leerkrachten, een meer ondersteunende omgeving creëren op 

school voor leerkrachten die (willen) filosoferen met kinderen. Ze kunnen dit doen door er onder meer 

expliciet tijd en ruimte voor vrij te maken, een filosofeerlokaal en handleidingen te voorzien, het 

schoolteam te informeren over wat filosoferen met kinderen is en bij gelegenheid iemand extern uit 

te nodigen om te filosoferen in de klas of om feedback te geven. Aansluitend kan onderwijsbeleid 

verdere ondersteuning bieden door praktische handleidingen te ontwikkelen die leerkrachten 

ondersteunen in het omgaan met de uitdagingen die ze ervaren, gebaseerd op good practices in 

verband met filosoferen uit de literatuur. Zo’n handleiding zou bijvoorbeeld aanbevelingen kunnen 

samenvatten rond omgaan met grote groepen en het al dan niet geven van je “eigen mening” bij de 

begeleiding van een filosofisch gesprek. Ten derde zou het creëren van een netwerk van filosoferende 

leerkrachten kunnen helpen. Organisaties die pleiten voor filosoferen met kinderen, zoals VEFO, 

kunnen bijdragen aan het ontwikkelen van een toegankelijkere gemeenschap van leerkrachten die 

filosoferen met kinderen waar zij terecht kunnen bij elkaar. Dit zou bijvoorbeeld kunnen in de vorm 

van supervisie- en/of intervisiegroepen. Ten vierde verwezen leerkrachten naar het belang van een 

opleiding met betrekking tot filosoferen met kinderen. Enerzijds zouden er meer opleidingen 

georganiseerd kunnen worden die langer duren, meer nadruk leggen op het oefenen van filosoferen 

met kinderen, meer praktische tips geven en financieel ondersteund worden. In dergelijke opleiding 

zou verder meer aandacht besteed kunnen worden aan de uitdagingen gerelateerd aan 

implementatie, bijvoorbeeld hoe ze “de juiste vragen” stellen, wat hun positie als leerkracht is in het 

filosofisch gesprek en hoe ze best een sessie filosoferen met kinderen voorbereiden. Anderzijds 

zouden scholen de leerkrachten kunnen ondersteunen door hen op de hoogte te brengen van 

dergelijke opleidingen in de buurt en deze eventueel financieren.  

  



 

 
 

61 

Literatuurlijst 

Akkocaoğlu, N. C. (2018). Philosophy for Children in Teacher Education: Effects, Difficulties, and 

Recommendations. International electronic journal of elementary education, 11(2), pp. 173–180. 

https://doi.org/10.26822/iejee.2019248591  

Akkocaoğlu, N. C., & Celepoglu, A. (2014). Views of Primary School Teachers on Philosophy Books 

Prepared for Children. Procedia, Social and Behavioral Sciences, 116, pp. 2498–2503. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.600   

Anthone, R. & Mortier, F. (2007). Socrates op de speelplaats: theorie en praktijk van het filosoferen 

met kinderen. Acco. 

Anthone, R., Knops, J., Vervoort, S., & Janssens, E. (2006). Peinzen. 49 filosofische vragen voor 

kinderen. Acco. 

Bartels, R. G. (2013). Democratie leren door filosoferen: Denken, dialoog en verschil in de 

basisschool [PhD-proefschrift]. Universiteit voor Humanistiek te Utrecht. 

Bartels, R., & Van Rossum, M. (2009). Filosoferen doe je zo. Leidraad voor de basisschool, band 1. 

Damon. 

Baumert, J., Blum, W., & Neubrand, M. (2004). Drawing the lessons from PISA 2000. Zeitschrift für 

Erziehungswissenschaft, 3, pp. 143–157. https://doi.org/10.1007/978-3-322-86897-8_8  

Bouwmeester, T. (Ed.) (1994). Filosoferen op de basisschool. SLO Stichting leerplanontwikkeling. 

Bowyer, L., Amos, C., & Stevens, D. (2021). What does philosophy do? Journal of Philosophy in 

Schools, 8(1), pp. 71–103. https://doi.org/10.46707/jps.8ii.136   

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 

Psychology (Print), 3(2), pp. 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa  

Brenifier, O. (2007). La pratique de la philosophie à l’école primaire. Sedrap. 

Brenifier, O. (2009). Wat is geluk? (M. Tromp, Trans.). Davidsfonds / Infodok. 

Brenifier, O. (2020). The Philosophical Consultation (M. Vilain, Vert.) Onafhankelijk uitgegeven. 

Brownlee, J., Curtis, E., Chesters, S. D., Cobb-Moore, C., Spooner-Lane, R., Whiteford, C., & Tait, G. 

(2014). Pre-service teachers’ epistemic perspectives about philosophy in the classroom: it is not a 

bunch of “hippie stuff”. Theory and practice, 20(2), pp. 170–188. 

https://doi.org/10.1016/j.learninstruc.2009.11.004  

Cam, P. (2018). The cooperative principle and collaborative inquiry. Journal of Philosophy in 

Schools, 5(2), pp. 5–16. https://doi.org/10.21913/JPS.v5i2.1523  

Cam, P. (2020). Twintig denkgereedschappen: samen filosoferen in de klas (C. Hilbrink, Vert.). 

Levendig Uitgever. 

Clarke, V., & Braun, V. (2016). Thematic analysis. The Journal Of Positive Psychology, 12(3), pp. 297–

298. https://doi.org/10.1080/17439760.2016.1262613  

https://doi.org/10.26822/iejee.2019248591
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.600
https://doi.org/10.1007/978-3-322-86897-8_8
https://doi.org/10.46707/jps.8ii.136
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://doi.org/10.1016/j.learninstruc.2009.11.004
https://doi.org/10.21913/JPS.v5i2.1523
https://doi.org/10.1080/17439760.2016.1262613


 

 
 

62 

Condy, J., & Green, L. (2016). Philosophical enquiry as a pedagogical tool to implement the CAPS 

curriculum: Final-year pre-service teachers’ perceptions. South African Journal of Education, 36(1), 

pp. 1–8. https://doi.org/10.15700/saje.v36n1a1140  

Cornelissen, E., Van Belle, F., Van Dycke, T., Van Den Heede, L., De Graef, E., & Coremans, M. 

(z.d.). Educatief pakket: Young Plato. Bluebirddocs. https://www.bluebirddocs.org/educatief-

pakket-young-plato  

Council for Education in World Citizenship. (2012). Wiser Wales: Developing philosophy for children in 

different school contexts in Wales 2009-2012.  

Curtis, B. (1994). Lijst van Curtis. In B. Heesen (Vert.), Filosoferen op de basisschool (pp. 25–29). SLO 

Stichting leerplanontwikkeling. 

Davidsfonds. (z.d.). Pakket Filosofie voor kids - Davidsfonds.be. Davidsfonds Vzw. 

https://www.davidsfonds.be/webwinkel/suggesties/alle-artikelen/1422/alle-

boeken/33443/pakket-filosofie-voor-kids  

Dawadi, S. (2020). Thematic Analysis Approach: A Step by Step Guide for ELT Research Practitioners. 

Journal Of NELTA, 25(1–2), pp. 62–71. https://doi.org/10.3126/nelta.v25i1-2.49731  

de Bas, J. (2016). Kan een bloemkool denken?: Lessen in filosoferen. Acco.  

denkkaravaan.be. (2023, 12 november). Filosoferen met kinderen | Denkkaravaan zorgt voor spel en 

verwondering. https://www.denkkaravaan.be/  

Djapo. (2024). https://www.djapo.be/aanbod?vaardigheid%5B%5D=5963&q=  

Doen! Denken! vzw. (2022, 23 juni). Filosoferen met kinderen. Doen! Denken! Vzw. https://doen-

denken.be/filosoferen-met-kinderen/  

Doll, J., & Prenzel, M. (2004). Das DFG-Schwerpunktprogramm „Bildungsqualität von Schule (BIQUA): 

Schulische und ausserschulische Bedingungen mathematischer, naturwissenschaftlicher und 

überfachlicher Kompetenzen“. In Doll, J. & Prenzel, M. (Ed.), Bildungsqualität von Schule. 

Lehrerprofessionalisierung, Unterrichtsentwicklung und Schülerförderung als Strategien der 

Qualitätsverbesserung (pp. 9–23). Waxmann. 

Enseignement.be - Cours de philosophie et de citoyenneté. (z.d.). Enseignement.be. 

http://www.enseignement.be/index.php?page=27915&navi=4429  

Farahani, M. F. (2013). The Study on Challenges of Teaching Philosophy for Children. Procedia, Social 

and Behavioral Sciences, 116, pp. 2141–2145. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.534  

Fend, H. (1998). Qualität im Bildungswesen. Schulforschung zu Systembedingungen, Schulprofilen und 

Lehrerleistung. Juventa. 

Filosoferen met kinderen - Wat, hoe en waarom? (2023). PUC KU Leuven Con�nue. 

h�ps://puc.kuleuven.be/nl/opleiding/filosoferen_met_kinderen-v74eng7z8dl35bz6/  

https://doi.org/10.15700/saje.v36n1a1140
https://www.bluebirddocs.org/educatief-pakket-young-plato
https://www.bluebirddocs.org/educatief-pakket-young-plato
https://www.davidsfonds.be/webwinkel/suggesties/alle-artikelen/1422/alle-boeken/33443/pakket-filosofie-voor-kids
https://www.davidsfonds.be/webwinkel/suggesties/alle-artikelen/1422/alle-boeken/33443/pakket-filosofie-voor-kids
https://doi.org/10.3126/nelta.v25i1-2.49731
https://www.denkkaravaan.be/
https://www.djapo.be/aanbod?vaardigheid%5B%5D=5963&q=
https://doen-denken.be/filosoferen-met-kinderen/
https://doen-denken.be/filosoferen-met-kinderen/
http://www.enseignement.be/index.php?page=27915&navi=4429
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.01.534
https://puc.kuleuven.be/nl/opleiding/filosoferen_met_kinderen-v74eng7z8dl35bz6/


 

 
 

63 

Filosoferen met kinderen 1. (z.d.). Howest. 

h�ps://bamaflexweb.howest.be/bamaflexweb/BMFUIDetailxOLOD.aspx?a=96009&b=5&c=1  

Filosoferen met kinderen 2. (z.d.). Howest. 

h�ps://bamaflexweb.howest.be/bamaflexweb/BMFUIDetailxOLOD.aspx?a=96012&b=5&c=1  

Filosofisch gesprek met kinderen en jongeren. (z.d.).  KU Leuven.  

h�ps://onderwijsaanbod.kuleuven.be/syllabi/n/S0I35AN.htm#ac�vetab=doelstellingen_idp85136  

Gorard, S., Siddiqui, N., See, B. H. (2017). Can “Philosophy for Children” Improve Primary School 

Attainment? Journal of Philosophy of Education, 51(1), pp. 5–22, https://doi.org/10.1111/1467-

9752.12227.  

Green, L., Condy, J. & Chigona, A. (2012). Developing the language of thinking within a classroom 

community of inquiry: pre-service teachers’ experiences. South African Journal of Education, 

32(3), pp. 319–330. https://doi.org/10.15700/saje.v32n3a583  

Hand, M., & Winstanley, C. (2008). Introduction. In M. Hand & C. Winstanley (Eds.), Philosophy in 

schools (pp. x–xviii). Continuum. 

Haynes, J., & Murris, K. (2011). The Provocation of an Epistemological Shift in Teacher Education 

through Philosophy with Children. Journal of Philosophy of Education, 45(2), pp. 285–303. 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9752.2011.00799.x.  

Heesen, B. (2002). Durft Marie in de ton? Damon.  

Helmke, A. (2015). Unterrichtsqualität und Lehrerprofessionalität. Diagnose, Evaluation und 

Verbesserung des Unterrichts (Vol. 6). Klett-Kallmeyer. 

Het Socratisch gesprek. (2024, 2 februari). Het Socratisch Gesprek. https://socratischgesprek.be/  

Howitt, D. (2016). Introduction to qualitative research methods in psychology (Derde druk). Pearson 

Education. 

Jensen, J., & Lust, E. (2023). Alles wat (niet) mag. Kluitman Alkmaar B.V. 

Jensen, S. S. (2023a). The Impact of Philosophy with Children from the Perspective of Teachers. 

Educational Studies, 49(2), pp. 388–401. https://doi.org/10.1080/03055698.2020.1871323  

Jensen, S. S. (2023b). The art of facilitating philosophical dialogues from the perspective of teachers. 

Educational Studies, 49(1), pp. 116–130. https://doi.org/10.1080/03055698.2020.1835612  

Jirásek, I. & Jágerová, K. (2024). Czech primary school teachers’ experience with the Philosophy for 

Children (P4C) approach. Cambridge Journal of Education, 54(1), pp. 37–52. 

https://doi.org/10.1080/0305764X.2023.2255540  

Karadag, F., & Demirtas, V. Y. (2018). The Effectiveness of The Philosophy with Children Curriculum 

on Critical Thinking Skills of Pre-School Children. Education and Science, 43, pp. 19-40. 

https://doi.org/10.15390/EB.2018.7268  

https://bamaflexweb.howest.be/bamaflexweb/BMFUIDetailxOLOD.aspx?a=96009&b=5&c=1
https://bamaflexweb.howest.be/bamaflexweb/BMFUIDetailxOLOD.aspx?a=96012&b=5&c=1
https://onderwijsaanbod.kuleuven.be/syllabi/n/S0I35AN.htm#activetab=doelstellingen_idp85136
https://doi.org/10.1111/1467-9752.12227
https://doi.org/10.1111/1467-9752.12227
https://doi.org/10.15700/saje.v32n3a583
https://doi.org/10.1111/j.1467-9752.2011.00799.x
https://socratischgesprek.be/
https://doi.org/10.1080/03055698.2020.1871323
https://doi.org/10.1080/03055698.2020.1835612
https://doi.org/10.1080/0305764X.2023.2255540
https://doi.org/10.15390/EB.2018.7268


 

 
 

64 

Kennedy, D. (2022). Doing philosophy with young children: theory, practice, and resources. Early 

Child Development and Care, 192(1), pp. 124-135, 

https://doi.org/10.1080/03004430.2020.1743699  

Kritisch denken via filosofische dialoog. (z.d.). Odisee - Exploratio. 

https://exploratio.odisee.be/kritisch-denken-filosofische-dialoog  

Lam, C.-M. (2023). A philosophy for children approach to professional development of teachers. 

Cambridge Journal of Education, 53(1), pp. 1–17. 

https://doi.org/10.1080/0305764X.2022.2056143  

Lambrechts, B. (2008). Wat zit er achter de wolken? Leidraad voor filosoferen met kinderen. Plantyn 

Levi, T., & Worley, P. (2011). The if machine: philosophical enquiry in the classroom. Continuum. 

Lewis, L., & Sutcliffe, R. (2017). Teaching philosophy and philosophical teaching. In M. R. Gregory, J. 

Haynes, & K. Murris (Eds.), The Routledge international handbook of philosophy for children (pp. 

200–207). Routledge. 

Lipman, M. (1988). Philosophy goes to school. Temple University Press.  

Lipman, M. (2003). Thinking in education. Cambridge University Press. 

Lipman, M., & Sharp, A. M. (1978). Growing up with philosophy. Temple University Press. 

Lipman, M., Sharp, A. M., & Oscanyan, S. F. (1980). Philosophy in the classroom (2de editie). Temple 

University Press. 

Lord, P., Dirie, A., Kettlewell, K., & Styles, B. (2021). Evaluation of philosophy for children: an 

effectiveness trial P4C Evaluation Report. www.educationendowmentfoundation.org.uk 

Lumivero. (2024). NVivo (14) [Codeerprogramma]. (2024). Geraadpleegd van 

https://lumivero.com/products/nvivo/  

Lyle, S. & Thomas-Williams, J. (2012). Dialogic practice in primary schools: how primary head 

teachers plan to embed philosophy for children into the whole school. Educational Studies, 38(1), 

pp. 1–12. https://doi.org/10.1080/03055698.2010.540824  

Martens, E. (1999). Spelen met denken: over filosoferen met kinderen. (I. Van der Aart, Vert.). 

Lemniscaat. 

Martens, E. (2003). Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts: Philosophieren als elementare 

Kulturtechnik. Siebert Verlag. 

Matthews, G. B. (1980). Philosophy and the young child. Harvard University Press. 

Matthews, G. B. (1984). Dialogues with Children. Harvard University Press. 

Matthews, G. B. (1994). Willen planten ook babys? (B. Heesen, Vert.). Lemniscaat. 

McCall, C. C. (2009). Transforming thinking: Philosophical Inquiry in the primary and secondary 

classroom. New York: Routledge. 

McCall, C. C. (2010). Anders denken: filosoferen vanaf de basisschool.(M. De Meyer, Vert.). Garant. 

https://doi.org/10.1080/03004430.2020.1743699
https://exploratio.odisee.be/kritisch-denken-filosofische-dialoog
https://doi.org/10.1080/0305764X.2022.2056143
http://www.educationendowmentfoundation.org.uk/
https://lumivero.com/products/nvivo/
https://doi.org/10.1080/03055698.2010.540824


 

 
 

65 

Methoden voor het leiden van socrapsche gesprekken in de onderwijscontext. (z.d.). Studiekiezer 

UGent. h�ps://studiekiezer.ugent.be/studiefiche/nl/H002128/2023  

Michalik, K. H. (2019). Teacher and learner perspectives on philosophical discussion: Uncertainty as a 

challenge and opportunity. Childhood & philosophy, 15, pp. 1–20. 

https://doi.org/10.12957/childphilo.2019.42675    

Michalik, K. H. (2023). Philosophising with children: Learning to live with uncertainty as a condition of 

human life and a challenge for teaching and learning. Teachers and Teaching, 29(7-8),  

pp. 680–694, https://doi.org/10.1080/13540602.2023.2172394  

Milne, A. A. (1926). Winnie the Pooh. Methuen.  

Moran-Ellis et al. (2006). Triangulation and integration: processes, claims and implications. 

Qualitative Research, 6(1), pp 45–59. https://doi.org/10.1177/1468794106058870 

Mortelmans, D. (2020). Handboek kwalitatieve onderzoeksmethoden (Derde druk). Acco. 

Murris, K. (1992). Teaching Philosophy with Picture Books. Infonet publications. 

Odisee & ExploRatio. (2023a). Filozoo. Filozoo. http://www.filozoo.be/filozoo 

Odisee & ExploRatio. (2023b). Denkdieren. FiloZoo. http://www.filozoo.be/materiaal  

O’Riordan, N. (2015). Implementing P4C in the Primary Classroom: Some Fuzzy Predictions. Journal of 

Philosophy in Schools, 2(2), pp. 30–47. https://doi.org/10.21913/JPS.v2i2.1270  

Outline, K. (2024, 2 mei). Philosophy and Ethics. https://senior-secondary.scsa.wa.edu.au/syllabus-

and-support-materials/humanities-and-social-sciences/philosophy-and-ethics  

Philosophie - IQSH Fachportal. (z.d.).  

https://fachportal.lernnetz.de/sh/fachanforderungen/philosophie.html  

Piaget, J. (1933). A Handbook of Child Psychology. Clark University Press. 

Poppelmonde, W., & Wyffels, D. (2008). Klassevol filosoferen. Handboek voor leerkrachten. Plantyn. 

Poppelmonde, W., van Rooy, W., & Vandendriessche, D. (2003). Leren filosoferen en 

levensbeschouwelijk onderricht in Vlaanderen anno 2003. Tijdschrift voor onderwijsrecht en 

onderwijsbeleid, 6, pp. 512–536. 

Pritchard, M. S. (1996). Reasonable children. Clark University Press. 

Reed, R. F. (1983). Talking with children. Arden Press Inc. 

SAPERE. (z.d.). Why SAPERE P4C? SAPERE. https://www.sapere.org.uk/why-sapere-p4c/  

Schaffalitzky, C. (2021). Learning to facilitate dialogue: on challenges and teachers’ assessments of 

their own performance. Educational Studies, pp. 1–18. 

https://doi.org/10.1080/03055698.2021.2007854  

Shea, P. (2021). Socratic Teaching, What Can it Be? In G. B. Matthews, The Child’s Philosopher. 

Routledge. 

https://studiekiezer.ugent.be/studiefiche/nl/H002128/2023
https://doi.org/10.12957/childphilo.2019.42675
https://doi.org/10.1080/13540602.2023.2172394
https://doi.org/10.1177/1468794106058870
http://www.filozoo.be/filozoo
http://www.filozoo.be/materiaal
https://doi.org/10.21913/JPS.v2i2.1270
https://senior-secondary.scsa.wa.edu.au/syllabus-and-support-materials/humanities-and-social-sciences/philosophy-and-ethics
https://senior-secondary.scsa.wa.edu.au/syllabus-and-support-materials/humanities-and-social-sciences/philosophy-and-ethics
https://fachportal.lernnetz.de/sh/fachanforderungen/philosophie.html
https://www.sapere.org.uk/why-sapere-p4c/
https://doi.org/10.1080/03055698.2021.2007854


 

 
 

66 

Siddiqui, N., Gorard, S. & See, B. H. (2017). Can programmes like Philosophy for Children help schools 

to look beyond academic attainment? Educational Review, 71(2), pp. 146–165. 

https://doi.org/10.1080/00131911.2017.1400948 

Stake, R. E. (1998). Case studies. In Denzin, N. K., & Lincoln, N. S. (Ed.). Strategies of qualitative 

inquiry. (pp. 86–109). Sage.  

Swain, J., Cara, O., & Litser, J. (2013). An evaluation report prepared by the Institute of Education, 

University of London. The Philosophy Foundation. 

Taal en nationaliteit. (2022). In Opgroeien. Vlaamse Overheid. 

https://www.opgroeien.be/kennis/cijfers-en-onderzoek/taal-en-nationaliteit#  

Tashlin, F. (1962). The Bear that Wasn’t. Dover Publications. 

Tellegen, T. (2000). Misschien wisten zij alles. Singel Uitgeverijen. 

Topping, K. J., & Trickey, S. (2007). Impact of philosophical enquiry on school students’ interactive 

behaviour. Thinking Skills and Creativity, 2(2), p. 73–84. https://doi.org/10.1016/j.tsc.2007.03.001  

Tulkens, M. & Filosofieschool Doen! Denken! (2020). Postgraduaat: Filosofie, filosoferen, kritisch 

denken en burgerzin. In Hogeschool PXL. 

https://www.pxl.be/assets/website/student/werving/infobrochures/documenten/postgraduaten

/Filosofie_filosoferen_kritisch_denken_en_burgerzin.pdf  

Van Genechten, G. (2015). Wat zou jij doen? Clavis Uitgeverij. 

Van Rossem, K. (2020). Het filosofisch gesprek: De basis. LannooCampus. 

VEFO – Vlaams Netwerk voor Eigentijds Filosofie Onderwijs. (2024, januari 18). 

https://filosofieonderwijs.be/  

VEFO – Vlaams Netwerk voor Eigentijds Filosofie Onderwijs. (z.d.). Lesmateriaal voor filosoferen in 

het basisonderwijs: Lesvoorbereidingen. Filosofie Onderwijs. 

https://filosofieonderwijs.be/lesmateriaal/lesmateriaal-voor-filosoferen-in-het-

basisonderwijs/lesvoorbereidingen-filosoferen-met-kinderen/  

Velov. (2021). Leergemeenschap Filosoferen met Kinderen en Jongeren. 

https://www.velov.be/leergemeenschappen/leergemeenschap-filosoferen/  

Wartenberg, T. E. (2009). Big ideas for little kids: Teaching philosophy through children’s literature. 

Rowman & Littlefield Education. 

Worley, P. (2021). Corrupting Youth: History and principles of philosophical enquiry, Volume 1. 

Rowman & Littlefield. 

Zappalà, G., & Smyth, C. (2021). Student and teacher outcomes from participating in a Philosophy for 

Children program: Volunteer ethics teachers’ perspectives. Journal of Philosophy in Schools, 8(1), 

pp. 104–128. https://doi.org/10.46707/jps.8ii.137   

 

https://doi.org/10.1080/00131911.2017.1400948
https://www.opgroeien.be/kennis/cijfers-en-onderzoek/taal-en-nationaliteit
https://doi.org/10.1016/j.tsc.2007.03.001
https://www.pxl.be/assets/website/student/werving/infobrochures/documenten/postgraduaten/Filosofie_filosoferen_kritisch_denken_en_burgerzin.pdf
https://www.pxl.be/assets/website/student/werving/infobrochures/documenten/postgraduaten/Filosofie_filosoferen_kritisch_denken_en_burgerzin.pdf
https://filosofieonderwijs.be/
https://filosofieonderwijs.be/lesmateriaal/lesmateriaal-voor-filosoferen-in-het-basisonderwijs/lesvoorbereidingen-filosoferen-met-kinderen/
https://filosofieonderwijs.be/lesmateriaal/lesmateriaal-voor-filosoferen-in-het-basisonderwijs/lesvoorbereidingen-filosoferen-met-kinderen/
https://www.velov.be/leergemeenschappen/leergemeenschap-filosoferen/
https://doi.org/10.46707/jps.8ii.137


 67 

Bijlage A 

De klassieke methoden om te filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 

Tabel A1 

Overzicht van Methoden om te Filosoferen met Kinderen in het Basisonderwijs 

Methode Doelstellingen Aanpak Leermiddelen 

P4C ! Kinderen leren zelf na 
te denken  

! Bevorderen van 
mulCdimensionaal 
denken 

! KriCsch, creaCef en 
zorgzaam denken 

Vertrek vanuit een impuls 
(verhaal) 

Onderzoeksgesprek via CPI, 
vijf fasen: 1) impuls; 2) 
opstellen agenda; 3) vormen 
gemeenschap; 4) oefeningen 
en discussieplannen; 5) 
aanmoediging van verdere 
reacties 

Filosofische 
romans 
geschreven door 
Lipman, specifiek 
ontworpen voor 
het filosofisch 
gesprek 

SAPERE-aanpak ! SCmuleren van kriCsch 
denken 

! Open onderzoek 

Gebaseerd op P4C maar met 
flexibiliteit voor materiaal en 
volgen van fasen  

Benadrukt het integreren van 
curriculummateriaal en belang 
van in een cirkel zitten 

Diverse 
leermiddelen als 
impuls: foto’s, 
gedichten, 
curriculum-
materiaal, etc. 

Dialogues with 
Children 

! Veranderde 
verstandhouding 
tussen kinderen en 
volwassenen  

! Kinderen ervaren in 
staat te zijn om zelf te 
denken en leren 
luisteren naar anderen 

! Zag filosofie als ontmoeCng 
van perplexiteiten 

! Bestaande, literaire verhalen 
als sCmulans voor deze 
perplexiteiten 

! Rol gespreksleider: 
socraCsche instrucCe 

Bestaande, 
literaire verhalen 
voor kinderen 

Community of 
Philosophical 
Inquiry 

- Vragen niet 
beantwoorden maar 
gebruiken als 
uitgangspunt 

- Concepten die in de 
dialoog naar voren 
komen, verhelderen 

Vaste structuur: De voorzitter 
voorziet een impuls, laat 
kinderen vragen stellen, kiest 
de vruchtbaarste vraag, 
kinderen antwoorden volgens 
structuur. 

De impuls 

 
  



 68 

 
Methode Doelstellingen Aanpak Leermiddelen 

Het Vijf-Vinger-
Model 

- Leren filosoferen als 
vaardigheid 

- Aanleren van 
methoden: discours, 
conCnuïteit en open 
houding 

Integratief methoden-
paradigma: het “Vijf-Vinger-
Model”: netwerk van vijf 
filosofische methoden om 
flexibel in te zetten 

- Methodeschema 

De Filosofische 
Praktijk 

- Het sCmuleren van 
kriCsch denken 

- Kinderen leren zichzelf 
te zijn  

- Leren het eigen 
denken te situeren 
binnen een groep 

 

Vaste structuur: 
Gespreksleider overloopt de 
regels, introductie impuls, 
hypothese door leerling, 
beargumenteren, nieuwe 
hypothese 

Principe van “wederzijdse 
vraagstelling” en visueel 
voorstellen hypothese 

- Ankerpunten 
- Discussie-

plannen en 
kaders 

- VisualisaCe 
hypothese 

Filosoferen met 
kinderen via 
Prentenboeken: 
volgens Haynes 
en Murris 
(2011) 

Het stimuleren van 
kritisch denken, creatief 
denken en morele 
opvoeding 

Prentenboeken inzetten als 
instrument 

Gebaseerd op P4C 

Prentenboeken 

Filosoferen met 
kinderen via 
Prentenboeken: 
volgens 
Wartenberg 
(2009) 

Het voeden van 
creativiteit, autonomie, 
respect, engagement en 
kritisch denken 

Formuleren van een open 
vraag, antwoorden met 
“eens” of “oneens” 

Prentenboeken 

Collaborative 
Inquiry 

- Het ontwikkelen van 
een kriCsch 
denkvermogen  

- Leren samenwerken 

Benadrukt het belang van een 
gemeenschap van onderzoek 

Twee fasen: creatieve en 
kritische fase 

Niet gespecifieerd 

Philosophical  
Enquiry 

- Inclusie 
- DialecCek 
- De balans vinden 

tussen die twee 

Vaste structuur: stimulus 
introduceren, periode van 
onbeïnvloede reflectie, “Task 
Question” op het bord, “Talk 
Time” en het delen van 
bevindingen in groep 

Het gebruik van “Iffen” 

Een stimulus, het 
bord 

 



 69 

Bijlage B 

Observatiewijzer 



Observatieleidraad FmK 
 

 70 

Toelichting observatiewijzer  
 
Deze observatiewijzer is een combinatie van elementen uit de bewerking van Richard Anthone van de Curtis-lijst, evaluatiepunten uit Het filosofisch gesprek van 
Kristof van Rossem en elementen met betrekking tot het verloop en de vorm van een sessie filosoferen met kinderen (FmK) (Anthone & Mortier, 2007; van Rossem, 
2020). De observatiewijzer wordt grotendeels ingevuld aan de hand van open notities. Het inleidend onderdeel bevat een omschrijving van de setting. Hier teken je 
de posities van de deelnemers en neem je notities over wie de deelnemers zijn, waar ze zich bevinden ten opzichte van elkaar en over de duur van de sessie.  
 
Het volgende onderdeel heeft betrekking op de structuur van de sessie. Licht hier in de notities toe welke fasen je onderscheidt, wat er gebeurt tijdens elke fase, op 
welke manier (werkvorm + groeperingsvorm) er gewerkt wordt en welke materialen gebruikt worden. Werkvorm kan bijvoorbeeld zijn: ideeën neerschrijven, een 
filosofisch gesprek voeren, een stellingenspel doen of een sorteeroefening. Groeperingsvorm kan bijvoorbeeld zijn: individueel of klassikaal of in kleine groepjes. 
Hieronder voegen we een voorbeeld toe van een ingevulde structuur van een sessie.  
 

Structuur/fase van de sessie 
Toelichting/omschrijving 

Noteer: Wat wordt er gedaan tijdens de observatie? 
Werkvorm + groeperingsvorm 

Noteer: Wat is de werkvorm en groeperingsvorm 
in de fase? (bv. een klassikale vraag) 

Materialen 
Noteer: Welke materialen 

worden er gebruikt in de fase? 

Impuls: Hoe wordt het gesprek 
ingeleid? 

Wordt er gestart vanuit een bepaalde impuls?  
Wordt dit gedaan door de leerkracht of iemand anders?  

 
 

 

 

Formulering van een 
gespreksthema of filosofische 
vraag 

Staat er een filosofische vraag of een specifiek thema 
centraal? Indien wel, welk(e)?  
Wie brengt het thema/de vraag in?  

 
 
 

 

 

Indien van toepassing: zoeken 
naar antwoorden 

   

Klassikaal gesprek over de vraag: 
filosofische onderzoeksgesprek 

   

Indien van toepassing: 
metagesprek 

   

 
Het onderdeel met betrekking tot de leerkracht werkt met open notities. Noteer hier de meest relevante dingen die je opvallen tijdens de observatie. Bij het 
onderdeel dat toegespitst is op specifiek de leerlingen, duid je de meest passende positie op een driepuntsschaal aan en licht je dit kort toe met een kwalitatieve 
notitie. Tot slot werkt het onderdeel met betrekking tot het non-verbale aspect met open notities, waar ruimte is om te noteren wat opvalt tijdens de observatie. 
 



Observatieleidraad FmK 
 

 71 

 
Omschrijving van de setting 

Waar/hoe zit iedereen tijdens het 
gesprek?  
 
Tekening:  
l = leerkracht  
O = leerling 
 
Duid aan als er substantiële positie-
verwisselingen zijn en wanneer 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

) 

Ziet iedereen elkaar? 
(Ja/neen: indien neen: wie niet?)  Duur van de sessie  

(Start + einduur in uur en minuten)  

Hoeveel leerlingen zijn aanwezig 
bij de sessie?  
(Aantal) 

 

Zijn er andere personen aanwezig, 
naast de leerkracht en leerlingen 
die participeren aan het gesprek?  
(Ja/neen; indien ja: wie?) 

 



Observatieleidraad FmK 
 

 72 

Structuur van de sessie 

Structuur/fase van 
de sessie 

Toelichting/omschrijving 
Noteer: Wat wordt er gedaan tijdens de 

observatie? 

Werkvorm + groeperingsvorm 
Noteer: Wat is de werkvorm en groeperingsvorm 

in de fase? (bv. een klassikale vraag) 

Materialen 
Noteer: Welke materialen worden er 

gebruikt in de fase? 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

  
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Observatieleidraad FmK 
 

 73 

Observatiepunten toegespitst op de leerkracht 
OBSERVATIE-
PUNT ONDERDELEN OBSERVATIE (noteer) 

Verdeling 
gespreksbeurten 

Hoe verdeelt de leerkracht de gespreksbeurten onder de 
leerlingen?  

 

Is er een procedure om het woord te krijgen?  

Worden ook leerlingen aangeduid die niet aangeven iets te 
willen zeggen? 

 

Type vragen 
gespreksleider 

Vraagt de begeleider naar argumenten?  
 

Stelt de begeleider vragen waarbij leerlingen over elkaars 
ideeën moeten nadenken? (Toelichting: Vragen als "Ben je het 
(on)eens met X?" "Kan je herhalen wat Y gezegd heeft?") 

 

Vraagt de begeleider naar concretisering en abstrahering? 
(Toelichting: Concretisering = het vertalen van abstracte ideeën 
naar een concreet voorbeeld, bv. “Kan je hier een voorbeeld van 
geven?”  
Abstrahering = het vertalen van iets concreet naar een algemener 
concept) 

 

Speelt de begeleider in op de inbreng van de deelnemers? 
 

Stelt de leerkracht metavragen? (Toelichting: Vragen die 
terugblikken op de inhoud van het gesprek, zoals “Ben je door het 
gesprek tot nieuwe inzichten gekomen?”, of vragen over het 
verloop van het gesprek, zoals “Hebben jullie goed naar elkaar 
geluisterd?”.) 

 

Inbreng 
gespreksleider 

Stelt de leerkracht enkel vragen of zorgt hij/zij ook voor 
inhoudelijke aanvullingen? 

 

Maakt de leerkracht zijn/haar eigen standpunt kenbaar?  



Observatieleidraad FmK 
 

 74 

Ruimte voor 
inbreng leerlingen 

Hoe stuurt de leerkracht het gesprek? (Toelichting: Eerder los 
of strak of gedeeld? Wordt de richting en de inhoud van het 
gesprek vooral door de leerlingen bepaald (los) of vooral door de 
leerkracht (strak) of door beide samen (gedeeld)?) 

 

Is er ruimte voor spontaan initiatief van de leerlingen?   

Laat de begeleider de deelnemers elkaar bevragen?   

Observatiepunten toegespitst op de leerlingen 

OBSERVATIEPUNT TOELICHTING SCHAAL 
Duid aan wat het meest van toepassing is. 

KWALITATIEVE TOELICHTING 
Geef via nota’s een kwalitatieve toelichting. 

Geven de 
deelnemers 
argumenten?  

(1) Geven de deelnemers spontaan argumenten 
voor hun beweringen?  

1.  Wanneer de gespreksleider geen argument vraagt, 
wordt er geen argument gegeven.  
2. Er worden soms spontaan argumenten gegeven.  
3. Er worden spontaan argumenten gegeven. 

 

(2) Komen er veel verschillende argumenten naar 
voor in het gesprek? 

1. Zo goed als geen verschillende argumenten 
2. Een aantal verschillende argumenten 
3. Veel verschillende argumenten 

 

(3) Geven de deelnemers kritiek op de ideeën van 
andere leerlingen of de gespreksleider? 

1. Ze geven geen kritiek.  
2. Ze geven soms kritiek.  
3. Ze geven veel kritiek.  

 

(4) Gebruiken de leerlingen argumenten om hun 
standpunt tegen kritiek te verdedigen?  

1. Ze gebruiken nooit argumenten om hun standpunt te 
verdedigen tegen kritiek. 
2. Ze gebruiken soms argumenten om hun standpunt te 
verdedigen tegen kritiek. 
3. Ze gebruiken vaak argumenten om hun standpunt te 
verdedigen tegen kritiek. 

 

Gebruiken de 
deelnemers 
elkaars ideeën?  

Refereren de leerlingen aan de ideeën van 
anderen, bijvoorbeeld om uit te drukken dat ze 
het ergens mee (on)eens zijn of als start van een 
eigen idee?  

1. De leerlingen gebruiken nooit ideeën van anderen om 
op verder te bouwen of om nieuwe te genereren  
2.  De leerlingen gebruiken soms ideeën van anderen om 
op verder te bouwen of om nieuwe te genereren 
3.  De leerlingen gebruiken vaak ideeën van anderen om 
op verder te bouwen of om nieuwe te genereren 

 



Observatieleidraad FmK 
 

 75 

Hebben de 
deelnemers gevoel 
voor het 
filosofische?  

Een gevoel voor het filosofische slaat op een 
abstract denken. Als er geen gevoel is voor het 
filosofische, beperkt het gesprek zich tot 
anekdotes en feitelijke vragen.  

1. Empirische discussies en anekdotes  
2. De leerlingen gebruiken soms eerder empirische 
termen en soms eerder abstracte begrippen. 
3. Gevoel voor het filosofische, gebruik van abstracte 
begrippen 

 

Blijven de 
deelnemers bij het 
onderwerp? 

Zijn de bijdragen van de leerlingen relevant voor 
het gesprek? Blijven ze bij het 
gespreksonderwerp? 

1. Leerlingen doen een inbreng die niets met het 
gespreksonderwerp te maken heeft (vb. Wanneer mogen 
we spelen?).  
2. Leerlingen doen een inbreng die het gesprek op een 
zijspoor brengt en afleidt van het eigenlijke 
gespreksonderwerp.  
3. Leerlingen doen een inbreng die betrekking heeft op 
het gespreksonderwerp. 

 

Vertonen de 
deelnemers 
bereidheid om van 
standpunt te 
veranderen? 

Blijven de leerlingen steevast bij hun eigen 
standpunt of tonen ze bereidheid om van 
standpunt te veranderen, na het horen van de 
argumenten van de andere leerlingen?  

1. Ze houden strak aan standpunten vast  
2. Een combinatie van de twee 
3. Ze veranderen vlot van standpunt wanneer de 
argumenten van anderen overtuigend zijn. 

 

Hoeveel kinderen 
nemen deel aan 
het gesprek? 

Hebben alle leerlingen een verbale inbreng in het 
gesprek? Of zijn er leerlingen die niet actief, 
verbaal participeren? (Als iedereen verbaal 
participeert, dit zeker noteren). 

1. Enkelen praten dikwijls en lang.  
2. Ongeveer de helft van de leerlingen is aan het woord. 
3. De meerderheid van de leerlingen is aan het woord. 

 
 

Zijn de kinderen 
betrokken/ 
geïnteresseerd? 

Tonen de leerlingen interesse voor het filosofisch 
gesprek? Zijn ze betrokken op wat er verteld 
wordt? 

1. Er is een gebrek aan betrokkenheid/interesse bij de 
leerlingen.  
2. De leerlingen tonen soms interesse/zijn soms 
betrokken, soms niet.  
3. De leerlingen zijn betrokken/geïnteresseerd 

 

Is er een 
autonoom 
gesprek?  

Zijn de deelnemers in staat om zonder interventie 
van de gespreksleider onder elkaar een (goed) 
gesprek te voeren en verder te zetten?  

1. De leerlingen zijn niet in staat om een gesprek te 
voeren zonder interventie van de gespreksleider.  
2. De leerlingen hebben soms hulp nodig om een 
autonoom gesprek te voeren.  
3. De leerlingen zijn in staat om zonder interventie van de 
gespreksleider onder elkaar een (goed) gesprek te voeren 
en verder te zetten. 

 

Stellen de deelnemers vragen? 
1. Ze stellen geen tot weinig vragen. 
2. Ze stellen een aantal vragen.  
3. Ze stellen veel vragen.  

 



Observatieleidraad FmK 
 

 76 

Non-verbaal 
Observatiepunten die zich toespitsen op het non-verbale aspect van de sessie 

OBSERVATIEPUNT TOELICHTING 
SCHAAL 

Duid aan wat het meest van toepassing is.  
KWALITATIEVE TOELICHTING 

Geef via nota’s een kwalitatieve toelichting. 

Hoe is het gedrag 
tijdens de discussie?  

Zijn er leerlingen niet aandachtig (bv. hoofd 
op de bank leggen)? 
Verliezen de leerlingen hun aandacht 
tijdens de sessie?  
 

1. De leerlingen zijn niet aandachtig.  
2. De leerlingen tonen een gematigde aandacht. 
3. De leerlingen zijn zeer aandachtig. 

 

De leerlingen zijn stil 
als ze niet aan het 
woord zijn  

Zijn de leerlingen stil als ze niet aan het 
woord zijn? Als dit niet het geval is, kan dit 
veel vormen aannemen: bijvoorbeeld 
fluisteren, door elkaar praten, dingen 
roepen, etc (vermeld in toelichting)  

1. De leerlingen praten vaak als ze niet aan het woord zijn.  
2. De leerlingen praten soms als ze niet aan het woord 
zijn.  
3. De leerlingen zijn stil als ze niet aan het woord zijn. 

 

De leerlingen zitten stil 
tijdens het gesprek  

Zitten de leerlingen stil? Als dit niet het 
geval is, omschrijf wat er gebeurt indien dit 
het geval is (bijvoorbeeld ze friemelen, 
lopen rond, rekken zich uit, etc.)  

1. De leerlingen zitten niet stil. 
2. De leerlingen zitten soms stil maar bewegen soms. 
3. De leerlingen zitten stil. 

 

De leerlingen laten 
anderen uitspreken 

Onderbreken ze elkaar? 
1. Ze onderbreken elkaar vaak 
2. Ze onderbreken elkaar af en toe 
3. Ze onderbreken elkaar nooit.  

 

Antwoorden de 
deelnemers 
individueel?  

De leerlingen geven verschillende, 
individuele antwoorden. Ze geven niet 
enkel antwoord in koor door bijvoorbeeld 
gezamenlijk ‘ja’ of ‘neen’ te antwoorden. 

1. De leerlingen antwoorden in koor. 
2. Een combinatie van de twee. 
3. Ieder antwoordt voor zich.  

 

Worden de anderen 
individueel 
aangesproken?  

Spreken de leerlingen elkaar individueel 
aan of richten ze zich tot de 
gespreksleider? 

1. Ieder richt zich tot de gespreksleider  
2. De leerlingen richten zich soms tot de gespreksleider, 
soms individueel tot een andere leerling. 
3. Men richt zich direct tot de ander en kijkt hem/haar in 
de ogen 

 

 
  



Observatieleidraad FmK 
 

 77 

Overige opmerkingen 
Verdere dingen die opvallen in de observatie 

 

 



 78 

Bijlage C 

Semigestructureerde interviewleidraad 

Interviewleidraad FmK 
Introductie 

Geïnterviewde bedanken: “Allereerst wil ik je van harte bedanken voor jouw vrijwillige deelname, 
het vrijmaken van je tijd en de observatie die ik eerder in uw klas 
mocht uitvoeren.” 

Voorstelling van de interviewer:  “Ik ben Kaatje Vranken, masterstudent aan de Faculteit Psychologie en 
Pedagogische wetenschappen, KU Leuven. Ik voer dit interview, net 
zoals de observatie, uit in het kader van mijn masterproef.” 

Doel van het interview:  “Met dit interview hoop ik inzicht te verwerven in de huidige concrete 
praktijken, opvattingen van leerkrachten en eventuele uitdagingen met 
betrekking tot filosoferen met kinderen in het basisonderwijs in 
Vlaanderen.” 

Duur van het interview: “Het interview zal ongeveer 60 tot 90 minuten in beslag nemen.” 
Geluidsapparatuur: “Om mij nu volledig te kunnen focussen op het interview en het 

gesprek met jou, zal ik alles opnemen met geluidsapparatuur zodat ik 
dit nadien gericht kan beluisteren en analyseren in functie van de 
centrale onderzoeksvragen. “ 

Anonimiteit/Vertrouwelijkheid: “Alle gegevens worden volledig anoniem verwerkt. De audio-opname 
wordt bij afronding van de studie vernietigd.” 
 
“Ik ben geïnteresseerd in hoe het filosoferen met kinderen voor jou is. 
Ik wil met dit interview vooral leren van jou, jouw ervaringen en jouw 
opvattingen. Er zijn in deze context geen goede of foute praktijken of 
antwoorden. Alle informatie die ik van jou krijg is waardevol voor het 
beschrijven en leren over de diverse praktijken rond filosoferen met 
kinderen.”  

Storende variabelen: “Indien er iemand binnenwandelt, wordt het interview tijdelijk 
stopgezet.”  

Vrijwillige deelname:  “Je bent in de mogelijkheid om te allen tijde te beslissen om niet langer 
deel te nemen aan het onderzoek, zonder hiervoor een reden te 
moeten geven.” 

Voorstelling van de geïnterviewde:   “Kun je jezelf even voorstellen?”  
“Wat is de leeftijd van de kinderen waaraan je lesgeeft?”  
“Tot welke onderwijskoepel behoort de school waar je lesgeeft?”  
“Werkt de school volgens een bepaalde pedagogie, bijvoorbeeld 
Freinet?” 

Vragen: “Voor we aan het effectieve interview beginnen, rest mij nog één 
vraag, namelijk: ‘Heb je op dit moment al vragen voor mij of is er iets 
nog niet helemaal duidelijk?’.” 

 
  



 79 

Vragenprotocol 
Thema # Hoofdvraag # Subvragen 

DEEL 1A: Kenmerken leerkracht 
“Om te beginnen zou ik het graag met je willen hebben over jouw persoonlijke achtergrond met betrekking 
tot filosoferen met kinderen in het basisonderwijs en de omgeving waarin je momenteel werkt.” 
Opleiding  
 
 
 
 
 
 
 

1. 
 

 
 
 
 
 

 
 

 

Kun je een korte 
schets geven van je 
opleiding en 
eventuele 
bijscholingen die je 
hebt gevolgd? 
 

A. 
 
 
 
 
 
 
 
 

B. 
 
 
C. 

 

Wat heb je gestudeerd? In welk jaar studeerde je af? 
- Kwam je in aanraking met filosoferen met kinderen 

tijdens jouw opleiding?  
Indien ja:  

- Wat werd er door de opleiding aangeboden rond 
filosoferen met kinderen? 

- Hoeveel lesuren ongeveer? Was het een volledig 
vak of eerder een klein onderdeel binnen een vak? 

 
Volgde je bijscholingen rond filosoferen met kinderen? 

- Wie organiseerde deze bijscholingen? 
 
Leerde je op nog een andere manier bij over filosoferen met 
kinderen? 

- Las je misschien artikels of boeken over filosoferen 
met kinderen? 

Frequentie 2. Hoe vaak pas je 
filosoferen met 
kinderen toe in je 
klas? 

A.  Zou je de frequentie eerder omschrijven als:  
- Dagelijks?  
- Wekelijks maar niet elke dag? 
- Maandelijks maar niet elke week? 
- Slechts enkele malen per jaar maar niet 

maandelijks? 
Ervaring 3. Kun je jouw 

ervaring met 
filosoferen met 
kinderen 
omschrijven? 

A. Wat is je ervaring met filosoferen met kinderen? 
- Hoe lang implementeer je het al?  
- Met welke leeftijden heb je het al 

geïmplementeerd?  

Algemene 
kenmerken 
school 

4.  A. 
 
 
 
 

B. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Zijn er nog collega’s op deze school die filosoferen met 
kinderen in hun klas toepassen? 
Indien ja: Werken jullie samen rond filosoferen met 
kinderen? 
 
Is er een algemeen beleid van de school waar je werkt met 
betrekking tot filosoferen met kinderen?  
 
Indien ja:  

- Kun je dit beleid toelichten? 
- Zijn er specifieke doelstellingen rond filosoferen 

met kinderen die de school nastreeft?  
- Is er een specifieke methode die de voorkeur van 

de school draagt?  
- Zijn er afspraken rond de leerlijn?  
- Zijn er afspraken rond de implementatie? 

 
Indien nee:  

- Hoe staat de directie tegenover filosoferen met 
kinderen? 

 
 
  



 80 

 
DEEL 1B: Opvattingen leerkracht 

“We hebben het net gehad over jouw persoonlijke achtergrond met betrekking tot filosoferen met kinderen 
in het basisonderwijs en de omgeving waarin je momenteel werkt. Verder zou ik ook graag wat meer willen 
weten over jouw opvattingen rond filosoferen met kinderen in het basisonderwijs.” 
Definitie 
filosoferen 

5. Wat is filosoferen met 
kinderen volgens jou? 

  

Motivatie  6. Waarom ben je gaan 
filosoferen met 
kinderen? 

A. Zijn er specifieke redenen waarom je bent begonnen met 
filosoferen in de klas? 

Belang 
FmK  

7. Waarin ligt voor jou de 
kracht van filosoferen 
met kinderen in het 
basisonderwijs?  

A. 
 
  

Wat is het belang van filosoferen met kinderen volgens 
jou?  
 
 
 

Effect op 
leerlingen 

8. Hoe zie je het effect 
van filosoferen met 
kinderen op jouw 
leerlingen? 

A. 
 
 
 
 
 
 
 

B. 

Zie je een bepaald effect op de ontwikkeling van jouw 
leerlingen?  
 
Indien ja: 

- Hoe zou je dit effect omschrijven?  
- Is het effect eerder cognitief, sociaal, emotioneel, 

gedragsmatig of een combinatie hiervan? Of 
eerder een ander soort effect? 

 
Kun je een specifiek voorbeeld delen van een moment 
waarop filosoferen met leerlingen in de klas effect had op 
de leerlingen? 

- Hoe zou je dit effect omschrijven?  
- Is het effect eerder cognitief, sociaal, emotioneel, 

gedragsmatig of een combinatie hiervan? Of 
eerder een ander soort effect? 

Rol 
leerkracht 

9. Wat zijn volgens jou de 
belangrijkste 
vaardigheden of 
eigenschappen die een 
leerkracht nodig heeft 
om te kunnen 
filosoferen met 
kinderen? 

  

Inclusie in 
onderwijs 

10. Vind je dat filosoferen 
met kinderen een plek 
moet krijgen in de 
onderwijs-/ 
ontwikkelingsdoelen 
van het Vlaamse 
basisonderwijs? 

 
A. 

 

Indien nee:  
Heb je een specifieke reden voor deze overtuiging? 
 

 
A. 

 
B. 
 
 
C. 

 
 

D. 
 
 
E. 

Indien ja:  
Heb je een specifieke reden voor deze overtuiging? 
 
Denk je dat dit voor alle leerlingen een meerwaarde kan 
zijn? 
 
Lijkt je dit waardevol voor het hele basisonderwijs of enkel 
voor een bepaalde leeftijdsgroep?  
 
Op welke manier zou dit volgens jou systematisch 
geïmplementeerd kunnen worden?  
 
Waarom denk je dat dit tot nu toe nog niet het geval is?  



 81 

 
Thema # Setting # Subvragen 

DEEL 2: Concrete implementatie 
“We hebben het tot nu toe gehad over jouw opvattingen over filosoferen met kinderen in het basisonderwijs, 
alsook over jouw persoonlijke achtergrond met betrekking tot deze praktijk. Wil je daar graag nog iets aan 
toevoegen?” 
“Oké, dan gaan we over naar het tweede deel van het interview. Dat zal meer gaan over hoe jij filosoferen 
met kinderen concreet implementeert. Ik had het voorrecht om eerder een lesactiviteit filosoferen met 
kinderen bij jou te observeren. Enerzijds zullen we terugblikken op deze observatie, anderzijds zullen we het 
ook hebben over de wijze waarop jij het filosoferen met kinderen in de praktijk toepast” 
Impuls gesprek 11. Observatie A. Ik zag dat je startte vanuit (start impuls gesprek)   

- Is er een reden waarom je hiervoor koos? 
 

Algemeen B. Doe je dit meestal zo? Of vertrek je ook soms vanuit 
andere impuls?  

Indien er 
materiaal 
gebruikt werd:  
 
Materialen 

12. Observatie A. 
 
 
 
 

Ik zag dat je (gebruikte materialen) hebt gebruikt. 
- Wat maakt dat je deze materialen hebt 

gebruikt? 
- Heeft iemand je geïnspireerd om deze 

materialen te gebruiken? 
o Zo ja, wie?  

Algemeen B. 
 
 
 
 
 
 

Gebruik je meestal dit (type) materiaal? Of gebruik 
je ook andere materialen tijdens je filosofeersessie? 

- Kun je daar een voorbeeld van geven? 
- Waar vind je deze materialen?  
- Wat maakt dat je deze materialen 

gebruikt? 
- Heeft iemand je geïnspireerd om deze 

materialen te gebruiken? 
o Zo ja, wie?  

Gespreks-
thema/inhoud 

13. Observatie A. 
 
 

Ik merkte op dat je samen met de leerlingen 
stilstond bij (besproken thema(‘s)/centrale vraag).   

- Om zeker te zijn dat ik alle thema’s die aan 
bod kwamen goed heb opgevangen: Was 
er misschien nog een thema/waren er nog 
thema’s waar jullie rond werkten tijdens 
de sessie?  

- Koos je dit/deze thema(‘s) bewust?  
o Zo ja, hoe kwam je bij deze 

keuze?  
o Is er een reden waarom jullie 

rond dit thema werkten?  
Algemeen B. 

 
 
 
 
 
 
 
 

Werken de gesprekken gewoonlijk rond een 
bepaald thema?  
Zo ja, rond welke thema’s wordt er zoal gewerkt?  

- Wat maakt dat deze thema’s in 
aanmerking komen? 

- Sluiten de filosofische gesprekken aan bij 
thema's die op dat ogenblik in de klas 
behandeld worden of staan ze er helemaal 
los van? 

- Laat je de leerlingen soms zelf filosofische 
thema’s aanbrengen of bepaal jij het 
thema? 

 



 82 

Werkvorm 14. Observatie 
 
 
 

A. 
 
 

Ik zag dat jullie werkten (gebruikte werkvorm, 
bijvoorbeeld “in duo’s, gevolgd door een klassikaal 
gesprek” of “met een klassikaal gesprek”).   

- Is er een reden waarom jullie deze 
werkvorm gebruiken?  

Algemeen B. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
C. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
D. 

 

Geef je je lesactiviteiten waarin je filosofeert met je 
leerlingen meestal op die manier vorm?  
Indien nee: Op welke manieren pak je het nog aan? 

- Wordt het gesprek enkel in groep gevoerd 
of soms ook individueel voorbereid?  

- Wordt er bijvoorbeeld soms eerst in stilte 
nagedacht voor het gesprek start?  

- Wordt er soms eerst in duo’s of kleine 
groepjes gewerkt, bijvoorbeeld om 
filosofische vragen te formuleren?  

 
Soms wordt er na een sessie filosoferen met 
kinderen in de klas een metagesprek gevoerd met 
de leerlingen. Een metagesprek is een gesprek over 
het filosofische proces zelf. Hierbij kunnen, naast de 
inhoud van het gesprek, ook het verloop van het 
gesprek, de denkstappen en strategieën 
bijvoorbeeld besproken worden. 
Wordt er bij jullie na het filosofisch gesprek soms 
zo'n  metagesprek gevoerd met de leerlingen? 
Indien ja: Wat wordt daarin besproken? 
 
Laat je de leerlingen soms ook iets noteren of 
tekenen, bijvoorbeeld als voorbereiding op het 
gesprek of achteraf? 
 

Begeleiding van 
het gesprek 

15. Observatie  
 
 

A. Ik zag je (gebruikte begeleidingsmethode) doen, 
verliep dit goed volgens jou of niet?  

Algemeen B.  
 
 

C. 
 
 
D. 

 
 

E. 
 
 

F. 

Is dit hoe je gewoonlijk het gesprek begeleidt? Of 
pak je dit soms ook anders aan?  
 
Geef je ook inhoudelijke inbreng of stel je meestal 
enkel vragen? 
 
Hoe worden de gespreksbeurten onder de 
leerlingen meestal verdeeld?  
 
Moeten alle leerlingen verplicht deelnemen aan het 
gesprek?   
 
Gebeurt het wel eens dat enkele leerlingen niet 
actief deelnemen? 

Interactie 
leerlingen 

16. Observatie A. Hoe verliep naar jouw gevoel de interactie tussen 
de leerlingen tijdens het gesprek? 

Algemeen B. Hoe verloopt de interactie tussen de leerlingen 
gewoonlijk tijdens de filosofische gesprekken? 

- Zijn ze, naar jouw gevoel, respectvol 
tegenover elkaar in de sessie? 



 83 

Doelstellingen  17. Observatie A. Waren er tijdens de observatie bepaalde 
doelstellingen die je nastreefde?  

- Zo ja, welke? 
Algemeen B. Heb je in het algemeen specifieke doelstellingen bij 

het toepassen van filosoferen met kinderen in jouw 
klas?  

- Zo ja, welke? 

Evaluatie 18. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Evaluatie doelstellingen A. Gebruik je een specifieke evaluatiemethode om na 
te gaan of deze doelstellingen worden bereikt? 

- Zo ja, hoe pak je dit aan?  
 
 

Evaluatie algemeen B. 
 

 
 

C. 

Evalueer je soms jouw rol als gespreksleider na een 
sessie filosoferen in de vorm van een zelfreflectie?  

- Zo ja, hoe pak je dit aan?  
 
Evalueer je soms als leerkracht het gesprek als een 
geheel na een sessie filosoferen?  

- Zo ja, hoe pak je dit aan?  
Duur 
 

19. Observatie A. De sessie filosoferen die ik mocht volgen duurde 
(aantal minuten).  

Algemeen B. 
 

Wat is de 'gemiddelde' duur van zo’n sessie bij 
jullie?   

Representativiteit 
observatie 

20. 
 

 A. Was het gesprek dat ik observeerde naar jouw 
gevoel een goed voorbeeld van  hoe het filosoferen 
meestal loopt in je klas? 

- Wat was er hetzelfde?  
- Wat was er anders?  
- Was hier een specifieke reden voor 

volgens jou?   

 
 
 
 
 

  



 84 

DEEL 3: Uitdagingen 
“We hadden het net over de concrete manier waarop jij filosoferen met kinderen in het basisonderwijs 
implementeert. Wil je daar graag nog iets aan toevoegen?” 
“Oké, dan gaan we over naar het derde en laatste deel van het interview. Dat zal meer gaan over de 
uitdagingen die kunnen bestaan rond filosoferen met kinderen. We zullen het eerst hebben over de 
uitdagingen voor jou als leerkracht en daarna over de uitdagingen die jij ziet voor je leerlingen.” 
Uitdagingen 
leerkracht 

21. Wat zijn volgens 
jou de uitdagingen 
die jij zelf 
tegenkomt i.v.m. 
filosoferen met 
kinderen in de 
klas? 

A. 
 
 
 

 
B. 
 

 
 
 
C. 

Ervaar je specifieke uitdagingen in het voorbereiden van 
filosoferen met kinderen?  

- Indien ja: Kun je mij een voorbeeld geven van een 
situatie waarin deze uitdaging voorkwam? 

 
Ervaar je specifieke uitdagingen tijdens het filosoferen met 
kinderen?  

- Indien ja: Kun je mij een voorbeeld geven van een 
situatie waarin deze uitdaging voorkwam? 

 
Ervaar je specifieke uitdagingen na een sessie filosoferen 
met kinderen?  

- Indien ja: Kun je mij een voorbeeld geven van een 
situatie waarin deze uitdaging voorkwam? 

Uitdagingen 
kinderen 

22. Wat zijn volgens 
jou de uitdagingen 
die de kinderen 
tegenkomen i.v.m. 
filosoferen met 
kinderen in de 
klas? 

A. 
 
 

 
 
 
 
 
B. 

 
 
 
 

 
 
 
C. 

 
 
 

 

Geven de kinderen zelf aan dat ze uitdagingen 
ondervinden?  
 
Indien ja: Op welke manier(en) geven de kinderen aan dat 
ze deze uitdagingen ondervinden? 

- Kun je een voorbeeld of voorbeelden geven van 
dergelijke manieren? 

 
Gelden deze uitdagingen voor alle leerlingen, of slechts 
voor een aantal? 

- Voor wie is het volgens jou net wel of net niet 
moeilijk?  

o Aan wat merk je dit?  
- Op welke manieren zouden deze leerlingen hierin 

ondersteund kunnen worden? 
 
Zijn er nog andere uitdagingen die kinderen volgens jou 
ondervinden in verband met filosoferen in de klas? 

- Kun je een voorbeeld of voorbeelden geven van 
dergelijke uitdagingen? 

Aanzet tot 
mogelijke 
oplossingen 

23. Wat zou voor jou 
kunnen helpen bij 
uitdagingen? 

A. 
 
 

B. 
 
 

C. 
 
 
 

D. 

Is er iets wat de school zou kunnen doen om je hierin te 
ondersteunen? 
 
Is er iets wat de lerarenopleiding zou kunnen veranderen 
om hierin ondersteuning te bieden?  
 
Is er een manier waarop nascholingsinitiatieven zouden 
kunnen helpen? Op welke manier zouden zij ondersteuning 
kunnen bieden? 
 
Denk je aan nog een andere manier waarop leerkrachten 
ondersteund zouden kunnen worden in deze context?  

  



 85 

Afronding 
DEEL 4: Debrief 

“Bij de voorbije vragen stonden we stil bij de uitdagingen rond filosoferen met kinderen in het basisonderwijs. 
Wil je daar nog iets bij aanvullen?” 
 
“Oké, dan heb ik nog twee vragen om af te ronden.” 
Afronding 

1. Wat zijn jouw voornemens rond filosoferen met kinderen in de toekomst? 

2. Welke goede raad zou jij een leerkracht geven die overweegt te filosoferen met 
kinderen?  

 
 

Ruimte laten voor aanvullingen:  “Oké, dan zijn we aan het einde van het interview gekomen. Zijn er nog 
dingen die je graag wil aanvullen of verduidelijken?” 

Vragen: “Als je achteraf nog vragen zou hebben, dan kan je terecht bij één van 
de opgegeven e-mailadressen op de informed consent die je 
ondertekende.” 

Geïnterviewde bedanken: “Dan wil ik je graag bedanken dat je wou deelnemen aan dit 
onderzoek, en dat ik de kans kreeg om je te mogen observeren en in 
gesprek met je te gaan tijdens dit interview!” 

Doorverwijsadressen: kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
joke.torbeyns@kuleuven.be 
griet.galle@kuleuven.be  

 
 
 
  

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 86 

Bijlage D 

Informatiebrief: leerkracht 

Titel van de studie: Filosoferen met kinderen in het basisonderwijs: Vlaamse 
onderwijspraktijken en opvattingen 
Onderzoeksinstelling: KU Leuven 
Ethisch comité: Ethische Commissie Onderzoek KU Leuven. 
Onderzoekers: Student: Kaatje Vranken: kaatje.vranken@student.kuleuven.be     
                         Promotor: Joke Torbeyns: joke.torbeyns@kuleuven.be  
    Copromotor: Griet Galle: griet.galle@kuleuven.be  
                         Faculteit: Psychologie en Pedagogische Wetenschappen  
         Hoger Instituut voor Wijsbegeerte 

 
U wordt uitgenodigd om deel te nemen aan een onderzoek dat beoogt inzicht te verwerven in 
de concrete onderwijspraktijken met betrekking tot het filosoferen met kinderen (FmK) in het 
Vlaamse basisonderwijs.  
 
Doelstellingen en verloop van de studie 
 
Deze studie beoogt inzicht te verwerven in de concrete aanpak van en opvattingen over  
filosoferen met kinderen (FmK) in het Vlaamse basisonderwijs. Om dit doel te bereiken willen 
we minstens 10 leerkrachten die actief aan de slag gaan met FmK tijdens één lesactiviteit FmK 
observeren en nadien interviewen. U komt in aanmerking om deel te nemen aan deze studie 
omdat u een leerkracht bent die werkzaam is in het Vlaamse basisonderwijs en ook filosofeert 
met kinderen in uw klas. Uw ervaringen en opvattingen vormen een grote meerwaarde voor 
ons onderzoek. Met deze brief zouden we u graag uitnodigen tot deelname.  
 
De deelname houdt concreet in dat de onderzoeker één lesactiviteit FmK die u uitvoert samen 
met uw leerlingen komt observeren. Deze observatie zal plaatsvinden tijdens de schooluren, 
en afgestemd zijn op uw mogelijkheden. Zo snel mogelijk na de observatie (liefst dezelfde dag) 
zal er een interview van ongeveer 60 à 90 minuten volgen. Ook dit wordt ingepland in 
samenspraak met u, rekening houdend met uw mogelijkheden. We hopen de observatie en 
het interview te plannen in de periode tussen 15 januari en 30 juni 2024, en bij voorkeur nog 
voor de paasvakantie. De observatie en het interview zullen opgenomen worden met 
audioapparatuur voor onderzoeksdoeleinden. De data wordt bewaard met respect voor de 
privacy en volgens de ethische richtlijnen van de KU Leuven. Er wordt geen extra 
voorbereiding van u verwacht voor dit onderzoek. Het is de bedoeling dat de lesactiviteit 
filosoferen wordt uitgevoerd zoals normaal.  
 
Beschrijving van de risico’s en van de voordelen 
 
Uw deelname aan deze studie houdt geen enkel gezondheidsrisico in. 
 
Door deel te nemen aan dit onderzoek, helpt u om de bestaande beperkte inzichten in het 
filosoferen met kinderen in het basisonderwijs te verruimen en te verdiepen, en helpt u mee 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 87 

om, op basis van deze inzichten, de ondersteuning voor leerkrachten die (willen) filosoferen 
met kinderen in het basisonderwijs verder uit te bouwen. Uw deelname is dus zowel 
wetenschappelijk als onderwijs-praktisch een grote meerwaarde. 
Deelnemen aan het onderzoek zal ongeveer de volgende tijd van u vragen:  

Ø De observatie: duur van een lesactiviteit filosoferen, gedurende de schooldag 
o De duur van de observatie is afhankelijk van de duur van de lesactiviteit 

filosoferen. Hierin laten we ons leiden door wat u als leerkracht normaalgezien 
als tijd voorziet voor zo’n lesactiviteit. 

Ø Het interview: circa 60-90 minuten 
 
Als u aan deze studie deelneemt, moet u weten dat: 
 
Ø Deze studie (G-2023-7194-R3(MIN)) opgesteld is na evaluatie door de Sociaal-

maatschappelijke Ethische Commissie (SMEC). 
 

Ø Uw deelname vrijwillig is; er kan op geen enkele manier sprake zijn van dwang.  
 
Ø Alle gegevens van de observatie en het interview gepseudonimiseerd zullen worden. Dit 

wil zeggen dat u onidentificeerbaar zal zijn in de studie. Verder zullen alle audio-opnames 
na afronding van het onderzoek verwijderd worden.  
 

Ø De volgende persoonsgegevens van u verwerkt zullen worden:  
o Persoonsgegevens: leeftijdscategorie waaraan u lesgeeft (welke kleuterklas, welk 

leerjaar in het lager onderwijs), het onderwijsnet waartoe de school behoort, de 
pedagogie van de school indien van toepassing, naam, e-mailadres, educatieve 
achtergrond (eventuele opleiding en ervaring met filosoferen met kinderen) 

o Gedrag tijdens de observatie: registratie van wat u zegt bij de begeleiding van de 
sessie filosoferen met kinderen. De registratie gebeurt met behulp van een audio-
opname die getranscribeerd zal worden en nota’s op basis van de observatiewijzer.  

o Antwoorden op de vragen van het individuele interview: informatie over de 
implementatie van FmK, de doelstellingen die u hanteert door te filosoferen met 
kinderen, uw opvattingen over FmK, de uitdagingen rond FmK voor u als leerkracht 
en de uitdagingen die u beschrijft voor de leerlingen en informatie over het 
algemene beleid van de school in verband met FmK. 
 

Ø Alle gegevens gepseudonimiseerd worden zodat u onidentificeerbaar bent in dit 
onderzoek. Bij de publicatie van de resultaten is uw anonimiteit verzekerd. 
 

Ø Alle gegevens bewaard worden op de beveiligde netwerkdrives van de KU Leuven. 
 
Ø U meer informatie over de verwerking van uw persoonsgegevens vindt in de aparte bijlage 

hierrond.   
 
Ø U contact kan opnemen met de onderzoekers als u bijkomende informatie wenst over 

hoe wij uw pseudonieme gegevens gebruiken, maar ook in geval van problemen, 
bijkomende vragen of als u zich zorgen maakt. Dit kan met de onderzoeker Kaatje 
Vranken (via e-mail kaatje.vranken@student.kuleuven.be), de promotor Joke Torbeyns 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be


 88 

(via e-mail joke.torbeyns@kuleuven.be) en co-promotor Griet Galle (via e-mail 
griet.galle@kuleuven.be).  

 
Ook de functionaris voor gegevensbescherming van het onderzoekcentrum staat te uwer 
beschikking. De contactgegevens van deze laatste zijn als volgt:  
DPO – KU Leuven, e-mail dpo@kuleuven.be 

 
Ø U contact kan opnemen met SMEC voor eventuele klachten of andere bezorgdheden 

omtrent ethische aspecten van deze studie via: smec@kuleuven.be  
 
Alvast bedankt voor uw deelname aan dit onderzoek. 
 
Joke Torbeyns 
joke.torbeyns@kuleuven.be  
KU Leuven – Faculteit Psychologie en Pedagogische wetenschappen 
 
Griet Galle  
griet.galle@kuleuven.be  
KU Leuven – Faculteit Hoger Instituut voor Wijsbegeerte 
 
Kaatje Vranken  
r0791659  
kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
KU Leuven – Faculteit Psychologie en Pedagogische wetenschappen 
 
 
  

mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be
mailto:dpo@kuleuven.be
mailto:smec@kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be


 89 

Bijlage E 

Informatiebrief: ouders 

Titel van de studie: Filosoferen met kinderen in het basisonderwijs: Vlaamse 
onderwijspraktijken en opvattingen 

Onderzoeksinstelling: KU Leuven 

Ethisch comité: Ethische Commissie Onderzoek KU Leuven. 

Onderzoekers: Student: Kaatje Vranken: kaatje.vranken@student.kuleuven.be     

                         Promotor: Joke Torbeyns: joke.torbeyns@kuleuven.be  

 Copromotor: Griet Galle: griet.galle@kuleuven.be  

                         Faculteit: Psychologie en Pedagogische Wetenschappen  
                                 Hoger Instituur voor Wijsbegeerte 

 
Uw kind wordt uitgenodigd om deel te nemen aan een onderzoek dat beoogt inzicht te 
verwerven in de aanpak van filosoferen met kinderen (FmK) in het Vlaamse basisonderwijs. 
 
Doelstellingen en verloop van de studie 
 
Deze studie beoogt inzicht te verwerven in de concrete onderwijspraktijken met betrekking tot 
het filosoferen met kinderen (FmK) in het Vlaamse basisonderwijs. Om dit doel te bereiken 
zullen minstens 10 leerkrachten (en hun leerlingen) die actief aan de slag gaat met FmK 
eenmaal geobserveerd worden in de klas tijdens een sessie filosoferen. Uw kind komt in 
aanmerking om deel te nemen aan deze studie omdat hij/zij een leerkracht heeft die filosofeert 
met kinderen in de klas. Met deze brief zouden we uw kind graag uitnodigen tot deelname.  
 
De deelname houdt concreet in dat de onderzoeker één filosofiesessie met kinderen, begeleid 
door de leerkracht, komt observeren. Deze observatie zal plaatsvinden tijdens de schooluren, 
in de periode tussen 15 januari en 30 juni 2024. De observatie zal geregistreerd worden aan 
de hand van audioapparatuur voor onderzoeksdoeleinden. Verder zullen ook non-verbale 
uitingen van uw kind geregistreerd worden aan de hand van nota’s. De data wordt bewaard 
met respect voor de privacy en volgens de ethische richtlijnen van de KU Leuven.  
De focus van dit onderzoek ligt op de aanpak en opvattingen van de leerkracht van uw kind. 
Er zullen dus geen verdere analyses worden uitgevoerd op het niveau van uw kind of op de 
(non-)verbale uitingen van uw kind. Deze worden enkel geregistreerd om de aanpak en 
opvattingen van de leerkracht te analyseren en beter te begrijpen. Er wordt ook geen 
voorbereiding verwacht van uw kind. 
 
Beschrijving van de risico’s en van de voordelen 
 
De deelname van uw kind aan deze studie houdt geen enkel gezondheidsrisico in. 
 
Door toestemming te geven tot deelname aan dit onderzoek, helpt u om de bestaande 
beperkte inzichten in het filosoferen met kinderen in het basisonderwijs te verruimen en te 
verdiepen, en helpt u mee om, op basis van deze inzichten, de ondersteuning voor 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 90 

leerkrachten die (willen) filosoferen met kinderen in het basisonderwijs verder uit te bouwen. 
Uw deelname is dus zowel wetenschappelijk als onderwijs-praktisch een grote meerwaarde. 
Verder is de deelname aan de lesactiviteit voor uw kind een leerrijke ervaring.  
 
Als uw kind aan deze studie deelneemt, moet u weten dat: 
 
Ø Deze studie (G-2023-7194-R3(MIN)) opgesteld is na evaluatie door de Sociaal-

maatschappelijke Ethische Commissie (SMEC). 
 

Ø De deelname vrijwillig is; er kan op geen enkele manier sprake zijn van dwang. 
 

Ø Alle gegevens van de observatie zullen worden gepseudonimiseerd. Dit wil zeggen dat u 
en uw kind onidentificeerbaar zullen zijn in de studie. Verder zullen alle audio-opnames na 
afronding van het onderzoek verwijderd worden.  
 

Ø De volgende persoonsgegevens van u en uw kind verwerkt zullen worden:  
o Persoonsgegevens: leeftijdscategorie waartoe uw kind behoort (welke kleuterklas, 

welk leerjaar in het lager onderwijs), naam van uw kind; uw naam en e-mailadres  
o Gedrag van uw kind tijdens de observatie: registratie van hun antwoorden en 

deelname aan het gesprek. De registratie gebeurt met behulp van een audio-
opname die getranscribeerd zal worden en nota’s op basis van de observatiewijzer. 
 

Ø Alle gegevens gepseudonimiseerd worden zodat u en uw kind niet herkenbaar zijn. Bij de 
publicatie van de resultaten is uw anonimiteit en de anonimiteit van uw kind verzekerd.  
 

Ø Alle gegevens bewaard worden op de beveiligde netwerkdrives van de KU Leuven. 
 

Ø U meer informatie over de verwerking van uw persoonsgegevens vindt in de aparte bijlage 
hierrond.   
  

Ø U contact kan opnemen met de onderzoekers voor bijkomende informatie over hoe wij 
uw pseudonieme gegevens gebruiken, maar ook ingeval van problemen, bijkomende 
vragen of als u zich zorgen maakt. Dit kan via de onderzoeker Kaatje Vranken (via e-mail 
kaatje.vranken@student.kuleuven.be), de promotor Joke Torbeyns (via e-mail 
joke.torbeyns@kuleuven.be) en co-promotor Griet Galle (via e-mail 
griet.galle@kuleuven.be). 
 
Ook de functionaris voor gegevensbescherming van het onderzoekcentrum staat te uwer 
beschikking. De contactgegevens van deze laatste zijn:  
DPO – KU Leuven, e-mail dpo@kuleuven.be 
 

Ø U contact kan opnemen met SMEC voor eventuele klachten of andere bezorgdheden 
omtrent ethische aspecten van deze studie via: smec@kuleuven.be  

 
Wij hopen dat u onze vraag tot deelname van uw kind aan het onderzoek positief wil 
beantwoorden, en zo meehelpt om het inzicht en onderwijs in het filosoferen met kinderen 
verder uit te bouwen en te optimaliseren. 
 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be
mailto:dpo@kuleuven.be
mailto:smec@kuleuven.be


 91 

Joke Torbeyns 
joke.torbeyns@kuleuven.be  
KU Leuven – Faculteit Psychologie en Pedagogische wetenschappen 
 
Griet Galle  
Griet.galle@kuleuven.be  
KU Leuven – Faculteit Hoger Instituut voor Wijsbegeerte 
 
Kaatje Vranken  
r0791659  
kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
KU Leuven – Faculteit Psychologie en Pedagogische wetenschappen 
 
  

mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:Griet.galle@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be


 92 

Bijlage F 

Bijlage met informatie omtrent de gegevensverwerking: leerkracht 

Informatie over de verwerking van uw persoonsgegevens 
In het kader van uw deelname aan het onderzoek ‘Filsoferen met kinderen in het 
basisonderwijs: Vlaamse onderwijspraktijken en opvattingen’ zullen persoonsgegevens over 
u verzameld en verwerkt worden. Deze verwerking zal gebeuren in overeenstemming met de 
Algemene Verordening Gegevensbescherming (AVG). In deze brief geven we u graag meer 
informatie over het gebruik en de bewaring van deze gegevens. 
 
In de informatiebrief voor deelname aan het onderzoek vindt u meer informatie over de 
categorieën van gegevens die over u zullen verzameld worden tijdens dit onderzoek. Deze 
omvatten onder andere persoonsgegevens zoals uw educatieve achtergrond, ervaringen met 
filosofie met kinderen in het basisonderwijs en eventuele e-mailgegevens. 
 
Gebruik van uw persoonsgegevens 

Enkel persoonsgegevens die noodzakelijk zijn voor de doeleinden van dit onderzoek zullen 
verzameld en verwerkt worden. Het onderzoek is met name gericht op het verzamelen van 
gegevens van leerkrachten omtrent filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs. 
We zijn in deze context geïnteresseerd in uw opvattingen hierrond als leerkracht en de 
ervaringen die u hiermee heeft.   

Uw gegevens zullen in het kader van dit onderzoek gepseudonomiseerd worden. Dit wil 
zeggen dat gegevens die u kunnen identificeren zoals uw naam, losgekoppeld van de 
andere data van het onderzoek en vervangen worden door een unieke, willekeurige code. 
Op deze manier is het niet langer onmiddellijk zichtbaar welke gegevens van welke 
specifieke persoon afkomstig zijn. Enkel de onderzoeker kan via de unieke code de 
gegevens terug linken aan een specifieke persoon. Dit zal echter enkel in uitzonderlijke 
gevallen gebeuren, bijvoorbeeld indien u beroep doet op uw recht op inzage, rectificatie of 
verwijdering van uw gegevens. Ook in de wetenschappelijke output van dit onderzoek, zoals 
publicaties, zal u niet geïdentificeerd worden. 

Voor e-mailgegevens geldt dat deze verwijderd worden van zodra alle info uit de mail 
gepseudonomiseerd is opgeslagen. 

Als wettelijke basis voor de verwerking van uw gegevens wordt het algemeen belang 
aangewend. Dit betekent dat het onderzoek zal leiden tot een vermeerdering van kennis en 
inzicht die de maatschappij (direct of indirect) ten goede komt. 

Uw gegevens zullen door de onderzoekers gedurende 10 jaar na afloop van het onderzoek 
bewaard worden op een beveiligde opslaglocatie van KU Leuven. Na deze periode zullen de 
persoonsgegevens definitief verwijderd worden indien ze niet meer noodzakelijk zijn voor de 
uitvoering van het onderzoek. 

 
Uw rechten 

U hebt steeds het recht om meer informatie te vragen over het gebruik van uw gegevens. 
Daarnaast kan u beroep doen op het recht van inzage, het recht op verbetering (rectificatie) 



 93 

en het recht op verwijdering van uw gegevens voor zover deze rechten de doeleinden van 
het onderzoek niet onmogelijk maken of ernstig belemmeren. 

Indien u op één van deze rechten beroep wil doen, kan u contact opnemen met de 
onderzoekers aan de hand van de contactgegevens aan het einde van deze brief. 

Contactgegevens 

KU Leuven fungeert als verwerkingsverantwoordelijke in het kader van dit onderzoek. Meer 
specifiek zullen enkel de onderzoekers Joke Torbeyns, Griet Galle en Kaatje Vranken na 
pseudonomisering toegang hebben tot uw persoonsgegevens. In geval van specifieke 
vragen over dit onderzoek inclusief de verwerking van uw persoonsgegevens kan u met hen 
contact opnemen. 
 
Joke Torbeyns 
Faculteit Psychologie en Pedagogische Wetenschappen 
Instructiepsychologie en –technologie 
 
Dekenstraat 2 - bus 3773 
3000 Leuven 
Lokaal: 05.65 
 
tel. +32 16 32 57 18  
tel. +32 16 32 62 05  
fax. +32 16 32 62 74 
 
Griet Galle 
Faculteit Hoger Instituut voor Wijsbegeerte  
griet.galle@kuleuven.be  
 
Kaatje Vranken 
Faculteit Psychologie en Pedagogische Wetenschappen 
kaatje.vranken@student.kuleuven.be  

 
Voor verdere vragen en bedenkingen over de verwerking van uw persoonsgegevens kan u 
contact opnemen met Toon Boon, de functionaris voor gegevensbescherming voor 
wetenschappelijk onderzoek van KU Leuven (dpo@kuleuven.be). Gelieve hierbij te 
verduidelijken om welk onderzoek het gaat door vermelding van de titel en de namen van de 
onderzoekers. 
 
Indien u, na contact te hebben opgenomen met de functionaris voor gegevensbescherming, 
een klacht zou willen indienen over hoe uw informatie wordt behandeld, kan u terecht bij de 
Belgische Gegevensbeschermingsautoriteit (www.gegevensbeschermingsautoriteit.be). 
 
  

mailto:griet.galle@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:dpo@kuleuven.be
http://www.gegevensbeschermingsautoriteit.be/


 94 

Bijlage G 

Bijlage met informatie omtrent de gegevensverwerking: ouders 

Informatie over de verwerking van uw persoonsgegevens 
 

In het kader van de deelname van uw kind aan het onderzoek ‘Filsoferen met kinderen in het 
basisonderwijs: Vlaamse onderwijspraktijken en opvattingen’ zullen persoonsgegevens over 
u en uw kind verzameld en verwerkt worden. Deze verwerking zal gebeuren in 
overeenstemming met de Algemene Verordening Gegevensbescherming (AVG). In deze 
brief geven we u graag meer informatie over het gebruik en de bewaring van deze gegevens. 
In de informatiebrief voor deelname aan het onderzoek vindt u meer uitleg over de 
categorieën van gegevens die over u en uw kind zullen verzameld worden tijdens dit 
onderzoek. Deze omvatten onder andere persoonsgegevens zoals de klas waar uw kind in 
zit, gedrag tijdens een sessie filosoferen met kinderen in de klas en eventuele e-
mailgegevens. 

Gebruik van uw persoonsgegevens 

Enkel persoonsgegevens die noodzakelijk zijn voor de doeleinden van dit onderzoek zullen 
verzameld en verwerkt worden. Het onderzoek is met name gericht op het verzamelen van 
gegevens van leerkrachten omtrent filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs. 
De focus van dit onderzoek ligt dus op de aanpak en opvattingen van de leerkracht van uw 
kind. Er zullen dus geen verdere analyses worden uitgevoerd op het niveau van uw kind of op 
de  
(non-)verbale uitingen van uw kind. Deze worden enkel geregistreerd om de aanpak en 
opvattingen van de leerkracht te analyseren en beter te begrijpen.  

Uw gegevens en de gegevens van uw kind zullen in het kader van dit onderzoek 
gepseudonomiseerd worden. Dit wil zeggen dat gegevens die u of uw kind kunnen 
identificeren zoals naam, losgekoppeld van de andere data van het onderzoek en vervangen 
worden door een unieke, willekeurige code. Op deze manier is het niet langer onmiddellijk 
zichtbaar welke gegevens van welke specifieke persoon afkomstig zijn. Enkel de 
onderzoeker kan via de unieke code de gegevens terug linken aan een specifieke persoon. 
Dit zal echter enkel in uitzonderlijke gevallen gebeuren, bijvoorbeeld indien u of uw kind 
beroep doet op uw recht op inzage, rectificatie of verwijdering van uw gegevens. Ook in de 
wetenschappelijke output van dit onderzoek, zoals publicaties, zullen u en uw kind niet 
geïdentificeerd kunnen worden. 

Voor e-mailgegevens geldt dat deze verwijderd worden van zodra alle info uit de mail 
gepseudonomiseerd is opgeslagen. 

Als wettelijke basis voor de verwerking van uw gegevens wordt het algemeen belang 
aangewend. Dit betekent dat het onderzoek zal leiden tot een vermeerdering van kennis en 
inzicht die de maatschappij (direct of indirect) ten goede komt. 

Uw gegevens en de gegevens van uw kind zullen door de onderzoekers gedurende 10 jaar 
na afloop van het onderzoek bewaard worden op een beveiligde opslaglocatie van KU 



 95 

Leuven. Na deze periode zullen de persoonsgegevens definitief verwijderd worden indien ze 
niet meer noodzakelijk zijn voor de uitvoering van het onderzoek. 

Uw rechten 

U hebt steeds het recht om meer informatie te vragen over het gebruik van uw gegevens en 
de gegevens van uw kind. Daarnaast kan u beroep doen op het recht van inzage, het recht 
op verbetering (rectificatie) en het recht op verwijdering van uw gegevens voor zover deze 
rechten de doeleinden van het onderzoek niet onmogelijk maken of ernstig belemmeren. 

Indien u op één van deze rechten beroep wil doen, kan u contact opnemen met de 
onderzoekers aan de hand van de contactgegevens aan het einde van deze brief. 

Contactgegevens 

KU Leuven fungeert als verwerkingsverantwoordelijke in het kader van dit onderzoek. Meer 
specifiek zullen enkel de onderzoekers Joke Torbeyns, Griet Galle en Kaatje Vranken na 
pseudonomisering toegang hebben tot uw persoonsgegevens. In geval van specifieke 
vragen over dit onderzoek inclusief de verwerking van uw persoonsgegevens kan u met hen 
contact opnemen. 

Joke Torbeyns 
Faculteit Psychologie en Pedagogische Wetenschappen 
Instructiepsychologie en –technologie 
 
Dekenstraat 2 - bus 3773 
3000 Leuven 
Lokaal: 05.65 
 
tel. +32 16 32 57 18  
tel. +32 16 32 62 05  
fax. +32 16 32 62 74 
 
Griet Galle 
Faculteit Hoger Instituut voor Wijsbegeerte  
griet.galle@kuleuven.be  
 
Kaatje Vranken 
Faculteit Psychologie en Pedagogische Wetenschappen 
kaatje.vranken@student.kuleuven.be  

 

Voor verdere vragen en bedenkingen over de verwerking van uw persoonsgegevens kan u 
contact opnemen met Toon Boon, de functionaris voor gegevensbescherming voor 
wetenschappelijk onderzoek van KU Leuven (dpo@kuleuven.be). Gelieve hierbij te 
verduidelijken om welk onderzoek het gaat door vermelding van de titel en de namen van de 
onderzoekers. 

mailto:griet.galle@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:dpo@kuleuven.be


 96 

Indien u, na contact te hebben opgenomen met de functionaris voor gegevensbescherming, 
een klacht zou willen indienen over hoe uw informatie wordt behandeld, kan u terecht bij de 
Belgische Gegevensbeschermingsautoriteit (www.gegevensbeschermingsautoriteit.be). 

 

  

http://www.gegevensbeschermingsautoriteit.be/


 97 

Bijlage H 

Formulier voor de geïnformeerde toestemming: leerkracht 

Geïnformeerde toestemming  

  
Titel van het onderzoek: 
Filosoferen met kinderen in het basisonderwijs: Vlaamse onderwijspraktijken en opvattingen 
 
Naam + contactgegevens promotor en onderzoeker:  
Faculteit Psychologie en Pedagogische wetenschappen en Hoger Instituut voor Wijsbegeerte 
Onderzoeker: Kaatje Vranken: kaatje.vranken@student.kuleuven.be    
Promotor: Joke Torbeyns: joke.torbeyns@kuleuven.be  
Copromotor: Griet Galle: griet.galle@kuleuven.be  
Doel en methodologie van het onderzoek: 
Doel: Inzicht verwerven in de concrete praktijken, opvattingen en uitdagingen met betrekking tot 
filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs 
Methodologie: Meervoudige gevalsstudie-onderzoek aan de hand van observatie en interview  
Duur van het experiment:  
Observatie: circa 50 minuten (afhankelijk van de duur van de filosofeersessie) 
Interview: circa 60-90 minuten  
Totaal: circa 110-140 minuten 

 
Ø Ik begrijp wat van mij verwacht wordt tijdens dit onderzoek. 
 
Ø Ik weet dat ik zal deelnemen aan volgende proeven of testen: 

ü Een observatiemoment tijdens het filosoferen met mijn leerlingen in de klas.  
ü Een interview omtrent de concrete praktijken, opvattingen en uitdagingen in verband 

met filosoferen met kinderen in het basisonderwijs. 
 
Ø Ik weet dat er risico's of ongemakken kunnen verbonden zijn aan mijn deelname: 

ü Een mogelijk risico is een gevoel van ongemak tijdens de observatie en het interview 
door het mogelijk voelen van een druk om te presteren of de angst om niet adequaat 
te kunnen uitleggen wat je beoogt te vertellen. 

 
Ø Ik weet dat er geen goede of foute antwoorden bestaan. Zicht krijgen op de concrete 

praktijken, opvattingen en uitdagingen staat als belangrijke informatiebron centraal.  
 

Ø Ikzelf of anderen kunnen baat bij dit onderzoek hebben op volgende wijze: 
ü Bijdrage aan wetenschappelijk onderzoek dat het inzicht over het filosoferen met 

kinderen in het basisonderwijs kan verrijken.  
ü Mogelijke aanzet tot het verder uitbouwen van ondersteuning voor leerkrachten die 

filosoferen met kinderen (willen) implementeren in hun onderwijspraktijk. 
 
Ø Mijn deelname levert een bijdrage aan het wetenschappelijk onderzoek. Ik weet dat ik geen 

verdere beloning of compensatie voor mijn deelname zal ontvangen. 
 

Ø Ik begrijp dat mijn deelname aan deze studie vrijwillig is. Ik heb het recht om mijn deelname 
op elk moment stop te zetten. Daarvoor hoef ik geen reden te geven en ik weet dat daaruit 
geen nadeel voor mij kan ontstaan.   
 
Ik kan ook te allen tijde vragen om de verdere verwerking van mijn gegevens stop te zetten, 
en in voorkomend geval ook de reeds verzamelde data te wissen. 

 
Ø Ik weet dat er in dit onderzoek opnames van mij gemaakt kunnen worden: 

ü Audio-opname tijdens de observatie in de klas 
ü Audio-opname tijdens het interview    

 
Ø De resultaten van dit onderzoek kunnen gebruikt worden voor wetenschappelijke doeleinden en 

mogen gepubliceerd worden. Mijn naam wordt daarbij niet gepubliceerd. Doorheen het 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 98 

onderzoek zullen mijn gegevens steeds vertrouwelijk behandeld worden. De onderzoekers 
zullen de volgende maatregelen nemen om mijn privacy te beschermen: 

ü Namen en persoonsgegevens zullen gepseudonimiseerd worden. Pseudonimiseren is 
het verwerken van persoonsgegevens op zodanige wijze dat de persoonsgegevens niet 
meer aan een specifieke betrokkene kunnen worden gekoppeld zonder dat er 
aanvullende gegevens worden gebruikt, mits deze aanvullende gegevens apart worden 
bewaard en technische en organisatorische maatregelen worden genomen om ervoor te 
zorgen dat de persoonsgegevens niet aan een geïdentificeerde of identificeerbare 
natuurlijke persoon worden gekoppeld. 

ü De digitale gegevens zullen bewaard worden op een gesloten OneDrive, gelinkt aan de 
KU Leuven accounts van enkel de onderzoeker en de (co-)promotor. 

ü Tijdens de studie worden papieren gegevens bewaard door de betrokken student in een 
afgesloten lade of kast die enkel voor hem/haarzelf toegankelijk is. Na afronding van 
de thesis of het OPO worden alle papieren gegevens doorgegeven aan de promotor die 
deze verder bewaart in zijn/haar kantoor in een afgesloten lade of kast die enkel voor 
hem/haarzelf toegankelijk is. 

ü Enkel de betrokken KU Leuvenonderzoekers zullen toegang tot de (persoons)gegevens 
hebben. Na het afronden van de masterproef zal de student-onderzoeker geen toegang 
meer hebben hiertoe.  

ü Na 10 jaar zullen de (persoons)gegevens verwijderd worden, conform de KU Leuven 
RDM-richtlijn.  
 

Ø In het kader van transparantie in wetenschappelijk onderzoek kunnen de gegevens van dit 
onderzoek gedeeld worden met anderen, bijvoorbeeld met onderzoekers van andere 
universiteiten. In dit geval zullen alleen niet-identificeerbare gegevens gedeeld worden. Het zal 
voor anderen dus niet mogelijk zijn om te achterhalen dat ik aan dit onderzoek deelnam of 
welke gegevens van mij afkomstig zijn. 

 
o Ik wil graag op de hoogte gehouden worden van de resultaten van dit onderzoek.  

o De onderzoeker mag mij hiervoor contacteren op het volgende e-mailadres:  
 
________________________________________ 
 

o Ik wens deze informatie mondeling te verkrijgen van de onderzoeker. De onderzoeker 
mag mij voor een online afspraak via Zoom in te plannen, contacteren op het volgende 
e-mailadres:  
 
________________________________________ 

 
 
o Ik wens graag op de hoogte gehouden willen worden van ondersteuningsinitiatieven, indien die 

er in de toekomst zouden zijn. De onderzoeker mag mij hiervoor contacteren op het volgende 
e-mailadres:  

 
________________________________________ 

 
 

Ø Voor vragen evenals voor de uitoefening van mijn rechten (inzage gegevens, correctie ervan, 
…) weet ik dat ik na mijn deelname terecht kan bij:  

 kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
joke.torbeyns@kuleuven.be   
griet.galle@kuleuven.be  

Meer informatie met betrekking tot privacy in onderzoek kan ik terugvinden op 
www.kuleuven.be/privacy. Verdere vragen over privacyaspecten kan ik richten tot de 
functionaris voor gegevensbescherming: dpo@kuleuven.be  
 

Ø Deze studie werd beoordeeld en goedgekeurd door de Sociaal-Maatschappelijke Ethische 
Commissie (SMEC) van KU Leuven (G-2023-7194-R3(MIN)). Voor eventuele klachten of andere 
bezorgdheden omtrent ethische aspecten van deze studie kan ik contact opnemen met SMEC: 
smec@kuleuven.be 
 

Ø Ik weet dat ik bij onderstaande terecht kan indien ik na het onderzoek ongemakken of 
moeilijkheden ervaar als gevolg van de thema’s die in het onderzoek aan bod kwamen:  

kaatje.vranken@student.kuleuven.be 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be
http://www.kuleuven.be/privacy
mailto:dpo@kuleuven.be
mailto:smec@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be


 99 

Ik heb bovenstaande informatie gelezen en begrepen en heb antwoord gekregen op al 
mijn vragen betreffende deze studie. Ik stem toe om deel te nemen. 
 
Datum: ………………………… 
 
Naam en handtekening proefpersoon   Naam en handtekening onderzoeker 
 
  



 100 

Bijlage I 

Formulier voor de geïnformeerde toestemming: ouders 

Geïnformeerde toestemming  

  
Titel van het onderzoek: 
Filosoferen met kinderen in het basisonderwijs: Vlaamse onderwijspraktijken en opvattingen 
 
Naam + contactgegevens promotor en onderzoeker:  
Faculteit: Psychologie en Pedagogische wetenschappen en Hoger Instituut voor Wijsbegeerte 
Onderzoeker: Kaatje Vranken: kaatje.vranken@student.kuleuven.be    
Promotor: Joke Torbeyns: joke.torbeyns@kuleuven.be  
Copromotor: Griet Galle: griet.galle@kuleuven.be  
 
Doel en methodologie van het onderzoek: 
Doel: Inzicht verwerven in de concrete praktijken, opvattingen en uitdagingen met betrekking tot 
filosoferen met kinderen in het Vlaamse basisonderwijs 
Methodologie: Meervoudige gevalsstudie-onderzoek aan de hand van observatie en interview  
 
Duur van het onderzoek: circa 50 minuten (afhankelijk van de duur van de filosofeersessie) 
 
Ø Ik begrijp wat van mijn kind verwacht wordt tijdens dit onderzoek. 
 
Ø Ik weet dat mijn kind zal deelnemen aan: 

ü Een observatiemoment tijdens het filosoferen met leerlingen in de klas  
 
Ø Ikzelf of anderen kunnen baat bij dit onderzoek hebben op volgende wijze: 

ü Bijdrage aan wetenschappelijk onderzoek dat het inzicht over het filosoferen met 
kinderen in het basisonderwijs kan verrijken.  

ü Mogelijke aanzet tot het verder uitbouwen van ondersteuning voor leerkrachten die 
filosoferen met kinderen (willen) implementeren in hun onderwijspraktijk. 

 
Ø De deelname van mijn kind levert een bijdrage aan het wetenschappelijk onderzoek. Ik weet 

dat ik geen verdere beloning of compensatie voor de deelname van mijn kind zal ontvangen. 
 

Ø Ik begrijp dat de deelname van mijn kind aan deze studie vrijwillig is. Ik en mijn kind hebben 
het recht om mijn deelname op elk moment stop te zetten. Daarvoor hoeft geen reden 
gegeven te worden en ik weet dat daaruit geen nadeel voor ons kan ontstaan.   
 
Ik en mijn kind kunnen ook te allen tijde vragen om de verdere verwerking van de gegevens 
van mijn kind stop te zetten, en in dit geval ook de reeds verzamelde data te wissen. 

 
Ø Ik weet dat er in dit onderzoek opnames van mijn kind gemaakt kunnen worden: 

ü Audio-opname tijdens de observatie in de klas 
 
Ø De resultaten van dit onderzoek kunnen gebruikt worden voor wetenschappelijke doeleinden en 

mogen gepubliceerd worden. Mijn naam en de naam van het kind worden daarbij niet 
gepubliceerd. Doorheen het onderzoek zullen de gegevens steeds vertrouwelijk behandeld 
worden. De onderzoekers zullen de volgende maatregelen nemen om mijn privacy te 
beschermen: 

ü Namen en persoonsgegevens zullen gepseudonimiseerd worden. Pseudonimiseren is 
het verwerken van persoonsgegevens op zodanige wijze dat de persoonsgegevens niet 
meer aan een specifieke betrokkene kunnen worden gekoppeld zonder dat er 
aanvullende gegevens worden gebruikt, mits deze aanvullende gegevens apart worden 
bewaard en technische en organisatorische maatregelen worden genomen om ervoor te 
zorgen dat de persoonsgegevens niet aan een geïdentificeerde of identificeerbare 
natuurlijke persoon worden gekoppeld. 

ü De digitale gegevens zullen bewaard worden op een gesloten OneDrive, gelinkt aan de 
KU Leuven accounts van enkel de onderzoeker en de (co-)promotor. 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 101 

ü Tijdens de studie worden papieren gegevens bewaard door de betrokken student in een 
afgesloten lade of kast die enkel voor hem/haarzelf toegankelijk is. Na afronding van 
de thesis of het OPO worden alle papieren gegevens doorgegeven aan de promotor die 
deze verder bewaart in zijn/haar kantoor in een afgesloten lade of kast die enkel voor 
hem/haarzelf toegankelijk is. 

ü Enkel de betrokken KU Leuvenonderzoekers zullen toegang tot de (persoons)gegevens 
hebben. Na het afronden van de masterproef zal de student-onderzoeker geen toegang 
meer hebben hiertoe.  

ü Na 10 jaar zullen de (persoons)gegevens verwijderd worden, conform de KU Leuven 
RDM-richtlijn.  
 

Ø In het kader van transparantie in wetenschappelijk onderzoek kunnen de gegevens van dit 
onderzoek gedeeld worden met anderen, bijvoorbeeld met onderzoekers van andere 
universiteiten. In dit geval zullen alleen niet-identificeerbare gegevens gedeeld worden. Het zal 
voor anderen dus niet mogelijk zijn om te achterhalen dat ik aan dit onderzoek deelnam of 
welke gegevens van mij afkomstig zijn. 

 
Ø Ik wil graag op de hoogte gehouden worden van de resultaten van dit onderzoek. De 

onderzoeker mag mij hiervoor contacteren op het volgende e-mailadres:  
 

________________________________________ 
 
 
Ø Voor vragen evenals voor de uitoefening van mijn rechten (inzage gegevens, correctie ervan, 

…) weet ik dat ik na mijn deelname terecht kan bij:  
 kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
 joke.torbeyns@kuleuven.be 
 griet.galle@kuleuven.be 
 

Meer informatie met betrekking tot privacy in onderzoek kan ik terugvinden op 
www.kuleuven.be/privacy. Verdere vragen over privacyaspecten kan ik richten tot de 
functionaris voor gegevensbescherming: dpo@kuleuven.be  
 

Ø Deze studie werd beoordeeld en goedgekeurd door de Sociaal-Maatschappelijke Ethische 
Commissie (SMEC) van KU Leuven (G-2023-7194-R3(MIN)). Voor eventuele klachten of andere 
bezorgdheden omtrent ethische aspecten van deze studie kan ik contact opnemen met SMEC: 
smec@kuleuven.be 
 

Ø Ik weet dat ik bij onderstaande terecht kan indien ik na het onderzoek ongemakken of 
moeilijkheden ervaar als gevolg van de thema’s die in het onderzoek aan bod kwamen:  

kaatje.vranken@student.kuleuven.be 
joke.torbeyns@kuleuven.be 
griet.galle@kuleuven.be  

 
 
Ik heb bovenstaande informatie gelezen en begrepen en heb antwoord gekregen op al 
mijn vragen betreffende deze studie. Ik geef toestemming voor de deelname van mijn 
kind. 
 
Datum: ………………………… 
 
Naam en handtekening ouder/voogd   Naam en handtekening onderzoeker 
(Naam ouder/voogd + naam kind)  
  

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be
http://www.kuleuven.be/privacy
mailto:dpo@kuleuven.be
mailto:smec@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 102 

Bijlage J 

Franstalige informatiebrief: ouders 

Titre de l'étude: Philosophie avec les enfants dans l'enseignement primaire : Pratiques et opinions 
éducatives flamandes  

Institution de recherche: KU Leuven Comité éthique : Commission Éthique de la Recherche de la 
KU Leuven 

Chercheurs 
Étudiante : Kaatje Vranken : kaatje.vranken@student.kuleuven.be   
Promoteur : Joke Torbeyns : joke.torbeyns@kuleuven.be   
Co-promoteur : Griet Galle : griet.galle@kuleuven.be   
Faculté : Psychologie et Sciences de l'Éducation Institut Supérieur de Philosophie 
 
Votre enfant est invité à participer à une étude visant à comprendre l'approche de la philosophie 
avec les enfants (FaE) dans l'enseignement primaire flamand. 

Objectifs et déroulement de l'étude 

Cette étude vise à comprendre les pratiques éducatives concrètes liées à la philosophie avec les 
enfants (FaE) dans l'enseignement primaire flamand. Pour atteindre cet objectif, au moins 10 
enseignants (et leurs élèves) qui pratiquent activement la FaE seront observés une fois en classe 
lors d'une séance de philosophie. Votre enfant est éligible pour participer à cette étude car il/elle a 
un enseignant qui pratique la philosophie avec les enfants en classe. Nous aimerions donc inviter 
votre enfant à participer à cette étude par le biais de cette lettre. 

La participation implique concrètement que le chercheur observe une séance de philosophie avec 
les enfants, encadrée par l'enseignant. Cette observation aura lieu pendant les heures de classe, 
entre le 15 janvier et le 30 juin 2024. L'observation sera enregistrée à l'aide d'équipements audio à 
des fins de recherche. De plus, les expressions non verbales de votre enfant seront enregistrées à 
l'aide de notes. Les données seront conservées dans le respect de la vie privée et selon les 
directives éthiques de la KU Leuven. L'accent de cette recherche est mis sur l'approche et les 
opinions de l'enseignant de votre enfant. Par conséquent, aucune analyse supplémentaire ne sera 
effectuée au niveau de votre enfant ou de ses expressions (non) verbales. Celles-ci sont 
enregistrées uniquement pour analyser et comprendre l'approche et les opinions de l'enseignant. 
Aucune préparation de la part de votre enfant n'est attendue. 

Description des risques et des avantages 

La participation de votre enfant à cette étude ne comporte aucun risque pour sa santé. 

En donnant votre accord pour la participation à cette étude, vous contribuez à élargir et 
approfondir les connaissances limitées sur la philosophie avec les enfants dans l'enseignement 
primaire, et vous contribuez également à développer davantage le soutien aux enseignants qui 
pratiquent ou souhaitent pratiquer la philosophie avec les enfants dans l'enseignement primaire, 
sur la base de ces connaissances. Votre participation est donc à la fois une grande valeur 
scientifique et éducative. De plus, la participation à cette activité d'apprentissage sera une 
expérience enrichissante pour votre enfant. 

Si votre enfant participe à cette étude, vous devez savoir que : 

 

• Cette étude (G-2023-7194-R3(MIN)) a été élaborée après évaluation par la Commission 
éthique sociale et sociétale (SMEC). 

• La participation est volontaire ; il ne peut y avoir aucune forme de contrainte. 

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 103 

• Toutes les données de l'observation seront anonymes. Cela signifie que vous et votre 
enfant ne pourrez pas être identifiés dans l'étude. De plus, tous les enregistrements audio 
seront supprimés après la fin de la recherche. 

• Les données personnelles suivantes de vous et de votre enfant seront traitées : o Données 
personnelles : catégorie d'âge à laquelle votre enfant appartient (quelle classe maternelle, 
quelle année scolaire dans l'enseignement primaire), nom de votre enfant ; votre nom et 
adresse e-mail o Comportement de votre enfant pendant l'observation : enregistrement de 
ses réponses et de sa participation à la conversation. L'enregistrement se fera à l'aide d'un 
enregistrement audio qui sera transcrit et des notes basées sur le guide d'observation. 

• Toutes les données seront anonymes afin que vous et votre enfant ne soyez pas 
reconnaissables. Votre anonymat et celui de votre enfant sont garantis lors de la 
publication des résultats. 

• Toutes les données seront conservées sur les disques réseau sécurisés de la KU Leuven. 

• Vous trouverez plus d'informations sur le traitement de vos données personnelles dans la 
pièce jointe séparée à ce sujet. 

• Vous pouvez contacter les chercheurs pour obtenir des informations supplémentaires sur la 
manière dont nous utilisons vos données pseudonymes, mais également en cas de 
problèmes, de questions supplémentaires ou de préoccupations. Vous pouvez contacter le 
chercheur Kaatje Vranken (par e-mail à kaatje.vranken@student.kuleuven.be), le 
promoteur Joke Torbeyns (par e-mail à joke.torbeyns@kuleuven.be) et le co-promoteur 
Griet Galle (par e-mail à griet.galle@kuleuven.be). 

Le délégué à la protection des données du centre de recherche est également à votre disposition. 
Les coordonnées de ce dernier sont : DPO - KU Leuven, e-mail dpo@kuleuven.be 

• Vous pouvez contacter la SMEC pour d'éventuelles plaintes ou autres préoccupations 
concernant les aspects éthiques de cette étude via : smec@kuleuven.be 

Nous espérons que vous répondrez positivement à notre demande de participation de votre enfant 
à cette étude, et ainsi contribuerez à développer et optimiser davantage la compréhension et 
l'enseignement de la philosophie avec les enfants. 
 
Joke Torbeyns 
joke.torbeyns@kuleuven.be  
KU LEUVEN – Faculté de Psychologie et des Sciences de l'Éducation 
Griet Galle  
Griet.galle@kuleuven.be  
KU LUVEN – Faculté de l'Institut Supérieur de Philosophie 
 
Kaatje Vranken  
r0791659  
kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
KU Leuven – Faculté de Psychologie et des Sciences de l'Éducation 
 
  

mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:Griet.galle@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be


 104 

Bijlage K 

Franstalig formulier voor de geïnformeerde toestemming: ouders 

Consentement éclairé 

Titre de l'étude : Philosopher avec les enfants dans l'enseignement primaire : Pratiques et 
opinions éducatives flamandes 

Nom + coordonnées du promoteur et du chercheur 
Faculté: Psychologie et Sciences de l'Éducation et Institut Supérieur de Philosophie  
Chercheur: Kaatje Vranken : kaatje.vranken@student.kuleuven.be   
Promoteur: Joke Torbeyns : joke.torbeyns@kuleuven.be   

Co-promoteur: Griet Galle : griet.galle@kuleuven.be  
Objectif et méthodologie de l'étude 
Objectif: Comprendre les pratiques concrètes, les opinions et les défis liés à la philosophie avec les 
enfants dans l'enseignement primaire flamand  
Méthodologie: Étude de cas multiples basée sur l'observation et l'entretien 
Durée de l'étude: environ 50 minutes (selon la durée de la session de philosophie) 

ü Je comprends ce qui est attendu de mon enfant pendant cette étude. 
ü Je sais que mon enfant participera à : 

o  Un moment d'observation pendant la séance de philosophie avec les élèves en 
classe 

ü Je, ainsi que d'autres, pourrions bénéficier de cette recherche de la manière suivante :  
o Contribuer à la recherche scientifique pour enrichir la compréhension de la 

philosophie avec les enfants dans l'enseignement primaire  
o Potentiellement faciliter le soutien aux enseignants qui souhaitent mettre en œuvre 

la philosophie avec les enfants dans leur pratique éducative 
ü La participation de mon enfant contribue à la recherche scientifique. Je sais que je ne 

recevrai aucune rémunération ou compensation supplémentaire pour la participation de 
mon enfant. 

ü Je comprends que la participation de mon enfant à cette étude est volontaire. Moi et mon 
enfant avons le droit d'arrêter notre participation à tout moment. Aucune raison n'est 
requise, et je sais qu'il n'y aura aucun préjudice pour nous. 

ü Moi et mon enfant pouvons également demander à tout moment l'arrêt du traitement 
ultérieur des données de mon enfant, et dans ce cas, également la suppression des 
données déjà collectées. 

ü Je sais qu'il pourrait y avoir des enregistrements de mon enfant dans cette étude :  
o  Enregistrement audio lors de l'observation en classe 

ü Les résultats de cette étude peuvent être utilisés à des fins scientifiques et peuvent être 
publiés. Mon nom et celui de mon enfant ne seront pas publiés. Tout au long de l'étude, les 
données seront traitées de manière confidentielle. Les chercheurs prendront les mesures 
suivantes pour protéger ma vie privée :  

o Les noms et les données personnelles seront pseudonymisés. La pseudonymisation 
consiste à traiter les données personnelles de manière à ce qu'elles ne puissent 
plus être associées à une personne spécifique sans l'utilisation de données 
supplémentaires, à condition que ces données supplémentaires soient conservées 
séparément et que des mesures techniques et organisationnelles soient prises pour 
garantir que les données personnelles ne soient pas associées à une personne 
physique identifiée ou identifiable.  

o Les données numériques seront conservées sur un OneDrive sécurisé lié aux 
comptes KU Leuven de seulement le chercheur et le(s) (co-)promoteur(s).  

o Pendant l'étude, les données papier seront conservées par l'étudiant concerné dans 
un tiroir ou un placard fermé accessible uniquement à lui-même. Après la fin de la 
thèse ou du cours, toutes les données papier seront transmises au promoteur qui 
les conservera dans son bureau dans un tiroir ou un placard fermé accessible 
uniquement à lui-même.  

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 105 

o Seuls les chercheurs de la KU Leuven concernés auront accès aux données 
(personnelles). Après la fin de la thèse de master, l'étudiant-chercheur n'aura plus 
accès à celles-ci.  

o Après 10 ans, les données (personnelles) seront supprimées conformément à la 
politique de gestion des données de recherche de la KU Leuven. 

ü Dans le cadre de la transparence de la recherche scientifique, les données de cette étude 
peuvent être partagées avec d'autres, par exemple avec des chercheurs d'autres 
universités. Dans ce cas, seules les données non identifiables seront partagées. Il ne sera 
donc pas possible pour les autres de savoir que j'ai participé à cette étude ou quelles 
données proviennent de moi. 

ü J'aimerais être tenu informé des résultats de cette étude. Le chercheur peut me contacter à 
l'adresse e-mail suivante :…………………………………………………………………………………. 
 

ü Pour des questions ainsi que pour l'exercice de mes droits (accès aux données, correction, etc.) 
après ma participation, je sais que je peux contacter :  

o kaatje.vranken@student.kuleuven.be  
o joke.torbeyns@kuleuven.be   
o griet.galle@kuleuven.be  

Je peux trouver plus d'informations sur la confidentialité dans la recherche sur 
www.kuleuven.be/privacy. Pour d'autres questions sur les aspects de confidentialité, je peux 
contacter le délégué à la protection des données : dpo@kuleuven.be  

• Cette étude a été évaluée et approuvée par la Commission Éthique Sociale et Sociétale 
(SMEC) de la KU Leuven (G-2023-7194-R3(MIN)). Pour d'éventuelles plaintes ou autres 
préoccupations concernant les aspects éthiques de cette étude, je peux contacter la SMEC : 
smec@kuleuven.be 
 

• Je sais que je peux contacter les personnes ci-dessous si j'éprouve des inconforts ou des 
difficultés après l'étude en raison des thèmes abordés dans la recherche : 
kaatje.vranken@student.kuleuven.be   
joke.torbeyns@kuleuven.be   
griet.galle@kuleuven.be  

 

J'ai lu et compris les informations ci-dessus et j'ai obtenu des réponses à toutes mes 
questions concernant cette étude. Je donne mon consentement pour la participation de 
mon enfant. 

 

Date : ………………………… 

 

Nom et signature du parent/tuteur    Nom et signature du chercheur 
(Nom du parent/tuteur + nom de l'enfant) 

 
 
 
 
 
 
 
  

mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be
http://www.kuleuven.be/privacy
mailto:dpo@kuleuven.be
mailto:smec@kuleuven.be
mailto:kaatje.vranken@student.kuleuven.be
mailto:joke.torbeyns@kuleuven.be
mailto:griet.galle@kuleuven.be


 106 

Bijlage L 

Codebomen voor data-analyse 

Figuur L1 

Codeboom A: Ini9ële Vooropgestelde Codes bij de Data-Analyse. 

 
 

De praktijk van het 
filosoferen met 

kinderen

Implementatie

Leerkracht-
kenmerken

Opleiding

Opleiding FmK

Graad waaraan ze 
lesgeven

Ervaring

Frequentie

Structuur

Impuls

Materiaal

Gespreks-
onderwerp

Werkvorm

Metagesprek

Begeleiding

Andere

Doelstellingen

Tijdens observatie

Algemeen

Evaluatie

Opvattingen

Definiëring FmK

Motivatie

Belang van FmK

Effect van FmK

Eigenschappen 
leerkracht

Inclusie in 
onderwijs

Andere

Beleid

Aanwezigheid 
beleid

Samenwerking

Uitdagingen

Voor leerkrachten

Voor leerlingen

Ondersteuning voor 
leerkrachten



 107 

Figuur L2 

Codeboom B1: Vooropgestelde Herwerkte Codes bij de Data-Analyse: Implementa>e 

 

 
  

Implementatie

Leerkrachtkenmerken

Opleiding

Opleiding FmK

Graad waaraan ze lesgeven

Ervaring

Frequentie

Gesprekskenmerken

Groep leerlingen

Positionering

Duur van het gesprek

Tijdstip

Structuur Fasen van het gesprek

Impuls

Verhaal (anekdote, boek)

Prent: visueel

Diversiteit

Materiaal

Definiërend element

Voor de werkvorm

Voor de begeleiding

Materiaal met vragen

Om te visualiseren

Geen materiaal

Gespreksonderwerp

Thema

Onderzoeksvragen

Inbreng leerlingen

Werkvorm

Groeperingsvorm

Werkvorm

Filosofeeroefening

Metagesprek

Verloop gesprek

Inhoud gesprek

Laatste inbreng

Hoe het gesprek aanvoelde

Genoeg aan bod?

Terugverwijzing regels

Begeleiding

Hand opsteken

Spontaner gesprek

Andere begeleiding

Verplicht deelnemen

Inhoudelijke inbreng

Opvallend
Verschillen in aanpak

De klassieke methoden



 108 

Figuur L3 

Codeboom B2: Vooropgestelde herwerkte codes bij de data-analyse: Doelstellingen  

 

 
 
 
Figuur L4 

Codeboom B3: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data-Analyse: OpvaEngen

 

Doelstellingen

Algemeen

Doelstellingen m.b.t. 
gespreksvaardigheden

Cognitieve 
doelstellingen

Socio-emotionele 
doelstellingen

Doelstellingen rond 
taalvaardigheid

Doelstellingen m.b.t. de 
morele ontwikkeling

Doelstellingen rond 
identiteit

Zintuiglijke doelen

Tijdens de 
observatie

Hetzelfde

Deeldoelstellingen

Evaluatie

Geen

Geen eigen klas

Vrijblijvendheid 
van filosoferen

Voelt het aan

Wel

Verwerkingsopdracht 
voor leerlingen Feedback

Kwalitatieve nota op 
rapport

Nota in leerling-
volgsysteem

Reflectie

Opvattingen

Definiëring FmK

Filosofische 
vaardigheden en 

houdingen

Sociale en 
emotionele 

ontwikkeling

Creatief denken

Ruimte creëren

Motivatie

Nut gedreven

Interne druk

Ervarings-
gedreven

Persoonlijke 
interesse

Leuk

Belang van FmK

Cognitieve 
ontwikkeling

Ethisch kader

Sociale 
ontwikkeling

Filosofische 
vaardigheden

Creatief

Erkenning

Zelfbeeld

Dichter bij 
leerlingen staan

Missen in 
curriculum

Effect van FmK

Effect

Filosofische 
vaardigheden

Drempel-
verlaging

Inhoudelijk iets 
geleerd

Ruimere blik

Meer respect en 
fantasie

Effect op 
ontwikkeling

Filosofische 
vaardigeheden

Drempel-
verlaging

Erkenning 
internaliseren

Ruimere blik

Gevoel voor 
filosofische

Sociaal, cognitief, 
emotioneel 

(gedragsmatig)

Noodzakelijk om 
FmK te kunnen 

begeleiden

Vaardigheden

Eigenschappen

Houding

Onderhouden 
vaardigheid 

Nood aan 
filosofische 
achtergrond

Filosoferen om 
het eigen 

denkkader te 
verruimen

Inclusie in 
onderwijs

Wel/niet

Geïntegreerd

Apart vak

Redenen

Voor wie een 
meerwaarde?

Opvallend

Leerlingen met 
leervoorsprong

Anderstalige 
leerlingen

Stigma

Benoemen van 
filosoferen

Geïntegreerd 
filosoferen

Niet actief 
deelnemen aan 

het gesprek



 109 

Figuur L5 

Codeboom B4: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data-Analyse: Algemeen beleid 

 
 
 

Figuur L6 

Codeboom B5: Vooropgestelde Herwerkte codes bij de Data-Analyse: Uitdagingen  

 

 
 

Ruimere 
context

Algemeen 
beleid

Geen beleid Geen weet van 
een beleid

Niet formeel maar 
herkenningspunten 

binnen beleid

Sociale 
vaardigheden

Taal

Samenwerking

Collega's

Wel collega's die 
filosoferen

Geen (weet van)

Alle collega's 
filosoferen

Samenwerken 
met andere 
personen

Met collega's

Met andere 
contacten

Geen 
samenwerking

Uitdagingen

Voor de leerlingen

Wat loopt moeilijk?

Gespreks-
vaardigheden

Inhoud van 
gesprek

Begrip

Interactie

Filosofische 
vaardigheden

Voor wie?

Leeftijds-
gebonden

Thuissituatie

Taal

Cognitieve 
capaciteiten

Leer- en 
ontwikkelings-

stoornissen

Ingetogen 
leerlingen

"Haantje de 
voorsten"

Niet betrokken

Zelf aageven

Verbaal

Gedrags-
matig

Emotioneel

Niet

Voor de leerkracht

Algemeen

i.v.m. 
ruimere 
school-
context

i.v.m. 
klascontext

i.v.m. klas-
processen

i.v.m. 
leerkracht-
kenmerken

Voor het 
gesprek

Keuze maken

Onderzoeks-
plan maken

Theorie naar 
praktijk

Behapbare 
vragen

Tijdsintensief

Onvoorspel-
baarheid

Tijdens het 
gesprek

Gesprek 
leiden

Positie als 
leerkracht

Rekening 
houden met 
veel tegelijk

Als het 
misloopt

Na het 
gesprek

Wat ermee 
doen nadien

Onzekerheid

Evaluatie

Terug-
koppelen

Reflecteren

Afwisseling

Durven doen

Meer willen 
doen

Ondersteuning voor de 
leerkracht

School

Leraren-
opleiding

Bijscholing

Praktische 
handleidingen

Netwerk

Individuele 
oplossingen



 110 

Bijlage M 

De concrete resultaten van de analyse in tabelvorm 

Tabel M1 

Par$cipanten: Opleiding, Opleiding rond FmK, Func$e, Ervaring met FmK, Frequen$e FmK, Graad Lesgeven en Graad Observa$e. 

 Opleiding Opleiding FmK Func/e leerkracht Ervaring Frequen/e FmK Graad lesgeven Graad 
observa/e 

P1 • Master in de 
Wijsbegeerte 
• Educatieve master 

• Workshop (1 week): 
K.V.R. 
• Opleiding (1 jaar): W.P.: 

filosofisch gespreksleider1 

Zorgleerkracht: 
leerlingen met 
leervoorsprong 

• Zes jaar 
• Geheel lager 

onderwijs 

Driewekelijks: elke 
week, wisselt drie 
klassen af 

2de-3de graad lager; 
5de middelbaar 

3de  graad  

P2 Lerarenopleiding: lager 
onderwijs 

Opleiding (1 jaar): W.P.: 
filosofisch gespreksleider  

Zorgleerkracht en 
beleids-
ondersteuner 

• Ongeveer 10 jaar 
• Geheel lager 

onderwijs 

Jaarlijks, minder 
dan maandelijks 
als ze de kans 
krijgt 

Geheel lager 
onderwijs 

3de  graad 

P3 Lerarenopleiding: lager 
onderwijs 

• Opleiding (1 jaar): W.P.: 
filosofisch gespreksleider 
• Postgraduaat: 

“Filosoferen, kritisch 
denken en burgerzin”2 
• Filocafés bij M.V. 

Klasleerkracht • Vijf jaar 
• Tweede graad 

Eén à twee keer 
per maand 

2de graad 2de  graad 

P4 • Lerarenopleiding: 
kleuter- en lager 
onderwijs 
• Post-graduaat: NCZ 

Opleiding (1 jaar): W.P.: 
filosofisch gespreksleider  

Leerkracht niet-
confessionele 
zedenleer 

• Bijna zes jaar 
• Geheel lager 

onderwijs 

Dagelijks 
(verweven in de 
les) 

Geheel lager 
onderwijs 

1ste graad 

 
1 Ini%eel rich+te de Specifieke Lerarenopleiding van CVO De Oranjerie in Diest deze opleiding in, later de Verkorte Educa%eve Bachelor van Erasmus Hogeschool Brussel. 
2 Hogeschool PXL richt dit postgraduaat in (Tulkens & Filosofieschool Doen! Denken!, 2020). 



 111 

Noot. FmK = filosoferen met kinderen; K.V.R = Kristof Van Rossem; W.P. = Willy Poppelmonde; M.V. = Màrnix Vanlangenaeker; E.J. = Eddie Janssen; O.B. = 

Oscar Brenifier; E.C. = Eef Cornelissen; R.A. = Richard Anthone; S.R. = Steven Raeman 

 Opleiding Opleiding FmK Func/e leerkracht Ervaring Frequen/e FmK Graad lesgeven Graad 
observa/e 

P5 • Lerarenopleiding: 
kleuteronderwijs 
• Post-graduaat: NCZ 

Postgraduaat: “Filosoferen, 
kri/sch denken en 
burgerzin” 

Leerkracht niet-
confessionele 
zedenleer 

• Acht jaar 
• Geheel 

basisonderwijs 

ALankelijk van 
welke materialen 
hij heeM. 

Geheel lager 
onderwijs 

1ste  graad 

P6 • Lerarenopleiding: 
kleuteronderwijs 
• Bachelor in de Wijs-

begeerte (niet afgerond) 

Opleiding (1 jaar): W.P.: 
filosofisch gespreksleider  

Zorgleerkracht en 
ondersteuning 
leerlingen met 
leervoorsprong 

• 10 jaar 
• Geheel 

basisonderwijs 

Sporadisch, als ze 
de kans krijgt 

Geheel het 
basisonderwijs 

2de graad 

P7 Ergotherapie Opleiding E.J. (studiedagen) Klasleerkracht • Twee maanden 
• 1ste graad 

Maandelijks 1ste graad 1ste  graad  

P8 • Lerarenopleiding: 
kleuteronderwijs 
• Cursus: Freinetonderwijs 

/ Klasleerkracht • Drie jaar 
• Kleuter 

Eén à twee keer per 
maand 

Kleuter Kleuter 

P9 • Master Moraal-
wetenschappen 
• Lerarenopleiding 
• Milieu-wetenschappen 

(niet afgerond) 

Vormingen: 
• Bij O.B.: 1 week 
• Bij E.C. 
• Bij R.A. 
• McCall methode 
• Socratische 

gespreksmethode 

Leerkracht niet-
confessionele 
zedenleer 

• 14 jaar 
• Geheel lager 

onderwijs 

Afgebakend: 
minder dan 
maandelijks 
Geïntegreerd: 
wekelijks 

Geheel lager 
onderwijs 

2de graad  

P10 • Lerarenopleiding: 
kleuteronderwijs 
• BaNaBa: Buitengewoon 

onderwijs 

Personeelsvergadering/ 
dagopleiding S.R. 

Zorgleerkracht • Drie weken 
• Kleuter 

Maandelijks Kleuter Kleuter 

P11 Lerarenopleiding: 
kleuteronderwijs 

/ Klasleerkracht • 15 jaar 
• Kleuter 

Maandelijks Kleuter Kleuter 



 112 

Tabel M2 

Groepssamenstelling van de Leerlingen met wie de Leerkrachten Gewoonlijk Filosoferen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Leerkracht filosofeert met de hele groep X X X X X X X X   X 
Leerkracht werkt met een doorschuifsysteema         X X  

In een apart lokaal, zonder de aanwezigheid van de andere 
twee groepen 

         X  

In hetzelfde lokaal, waar de overige leerlingen zich in stilte 
bezig houden 

        X   

Noot. De samenstelling van de groepen zoals gerapporteerd /jdens het interview. 
a Deze leerkrachten delen de klas op in drie groepen waarmee ze om de beurt een sessie filosoferen met kinderen uitvoeren.  

 

Tabel M3 

Posi$onering van de Leerlingen $jdens de Geobserveerde Sessies Filosoferen met Kinderen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
In een cirkel X X    X X X X X  
In een halve cirkel   X X X      X 
Aan een tafel    X  X    X  

Aan de schoolbanken    X  X      
Aan één tafel          X  

 

Tabel M4 

Duur Sessie Filosoferen met Kinderen (in minuten): Observa$e en Gewoonlijk.  

Par/cipant Duur observa/e Duur gewoonlijk 

P1 38 50  
P2 44 30: hoe jonger de leerlingen hoe korter, hoe ouder hoe langer 



 113 

Par/cipant Duur observa/e Duur gewoonlijk 
P3 43 15-30  
P4 74 Ajankelijk van de groep en het verloop van het gesprek 
P5 42 35  
P6 55 50  
P7 24 25-30  
P8 45 Ajankelijk van de groep en het verloop van het gesprek 

P9aa 21 Maximum 20  P9bb 14 
P10 15 15-20  
P11 21 20-30  

Noot. De duur van de geobserveerde filosofisch gesprekken en de gebruikelijke duur van het filosofisch gesprek zoals gerapporteerd /jdens het interview. 
a Het eerste gesprek dat we observeerden bij P9.  
b Het tweede gesprek dat we observeerden bij P9. 

Tabel M5 

Structuur: Fasen van het Gesprek. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Introductie X X   X  X X X X X 

Overlopen van de regels X X   X  X   Xa X X 
Impuls X X X X  X X X   X 

Teruggrijpen naar impuls doorheen gesprek    X        
Formuleren gespreksthema/onderzoeksvraag X X X X X X X X X X X 

Eén onderzoeksvraag X X X  X X X  X   
Twee onderzoeksvragen    X      X  
Meer dan twee onderzoeksvragen        X   X 

Onderzoeksgesprek X X X X X X X X X X X 
 



 114 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Afronding X X X X X X X  X X  

Metagesprek X X X   X X  X X  
Verwerkingsopdracht    X X       

Noot. De fasen die we op basis van de geobserveerde sessies konden onderscheiden.  
a P9 overliep enkel de regels tijdens het eerste gesprek dat we observeerden, niet tijdens het tweede. 

 

Tabel M6 

Impuls: Type en Verantwoording. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Tijdens observatie X X X X  X X X    

Inleidende anekdote X           
Voorlezen uit een boek  X  X  X      
Verhaal met een prent   X         
Terugblik naar een verhaal       X X    

Gewoonlijk X X X X  X X X X  X 
Verhaal X X X   X X X    
Boek X X  X  X   X   
Terugblik verhaal       X X    
Filmpje X  X      X   
Foto of prent X  X   X     X 
Voorwerp  X       X   
Zintuiglijke prikkel: starten vanuit een gedeelde ervaring         X   
Eender wat bij het lesonderwerp hoort    X        

 
  



 115 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Reden om een impuls te gebruiken            

Het maakt het filosoferen tastbaar       X X X   
Het zet hun gedachten in dezelfde richting      X      
Het zet hen aan tot denken   X         
Het haalt hen eventjes uit hun wereld  X          

Noot. De impulsen die we observeerden, het gewoonlijk gebruik van een impuls en de redenen hiervoor zoals gerapporteerd in de interviews. 

 
Tabel M7 

Inhoud: Gespreksonderwerp, Wie het Gespreksonderwerp Bepaalt en Op Welke Manier. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Gespreksonderwerp            

Tijdens de observatie            
Rond een thema X X X  X  X    X 
Rond één onderzoeksvraag X X X  X X X  X   
Rond meerdere onderzoeksvragen    X     Xa  X  Xb 

Gewoonlijk            
Meestal rond een thema X X X X X  X    X 
Soms rond een thema      X   X X  
Meestal niet rond een thema        X    

Wie gewoonlijk het gespreksonderwerp bepaalt            
Het thema            

Leerkracht kiest het thema X X X X X X X  X X X 
Leerlingen kiezen het thema            

Soms X    X   X   X 
Vroeger wel, nu niet meer  X X         
Plan voor de toekomst         X X  

 
 
 



 116 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
De onderzoeksvraag            

Leerkracht kiest de onderzoeksvraag X X X  X  X X X X X 
Leerlingen kiezen de onderzoekvraag    X  X      
Leerlingen stemmen voor de onderzoeksvraag     X X   X   

Op basis waarvan de leerkracht gewoonlijk het 
gespreksonderwerp bepaalt 

           

Aansluiting bij de leefwereld of het lessenpakket   X X X X X    X 
Geen aansluiting: staat los  X X       X X  

Noot. a P8 behandelde 11 onderzoeksvragen /jdens de observa/e. 

b P11 besprak 7 onderzoeksvragen /jdens de observa/e. 

 
Tabel M8 

Materiaal bij een Filosofisch Gesprek: Observatie en Gewoonlijk. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Tijdens observatie X X X X X X  X X X  

Als “filosofeer-teken”   X X  X  X    
Als onderdeel van de werkvorm of ter ondersteuning van 
begeleiding 

  X  X X  X X X  

Om filosofische vragen te formuleren        X X X  
Ter visualisatie X X X X X X    X  
Ter visualisatie van de onderzoeksvraag X X X  X X    X  

Gewoonlijk X X X X X X  X X X X 
Hetzelfde als tijdens observatie  X      X  X  
Nog andere materialen X  X X X X   X  X 

Noot. Het gebruik van materiaal door de participanten tijdens de observatie en waarvoor dit gebruikt wordt en het gebruik van materiaal door de 

participanten gewoonlijk en of dit gebruikelijk hetzelfde materiaal is als tijdens de observatie, zoals gerapporteerd tijdens het interview. 



 117 

Tabel M9 

Werk- en Groeperingsvormen: Observatie en Gewoonlijk. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Tijdens observatie            

Klassikaal gesprek X X X X X X X X X X X 
Leerkracht noteert kernwoorden          X  
Leerlingen noteren      X      
Groepen   X   X      
Individueel tekenen    X X       
Filosofische oefening     X X      

Gewoonlijk            
Klassikaal gesprek X X X X X X X X X X X 
Individueel X  X X X X X X X   
Groepen: per twee X X X X X X  X    
Groepen: per drie X X X X X X      
Groepen: per vier X X   X X      
Opdracht/spel X   X X    X   
Tekenen X  X X X  X X X   
Noteren X   X X X      
In stilte nadenken X    X       
Filosofische oefening X X   X X   X  X 

Noot. De werk- en groeperingsvorm die de participanten hanteren, zowel tijdens de observatie als gewoonlijk, zoals gerapporteerd in het interview. 

Tabel M10 

Begeleidingsmethode. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Hand opsteken X  X X  X X     
Praatstok         X   



 118 

Noot. De begeleidingsmethode die alle participanten, m.u.v. P9, consistent toepassen, zowel tijdens de observatie als gewoonlijk, zoals gerapporteerd in het 

interview. P9 experimenteert met verschillende manieren van het gesprek te begeleiden.  
a Deze “praatkaartjes” zijn de “Denkdieren” uit de FiloZoo-reeks (Odisee & ExploRatio, 2023b). Praatkaarten zijn kaarten die de leerlingen krijgen waarop 

staat hoe ze hun zin moeten beginnen. Bijvoorbeeld “de Argumenteerbeer” stelt dat de leerling moet beginnen met: “Ik ben het niet eens met… omdat…” 
b De leerlingen mogen vrij spreken en moeten geen regels volgen om het woord te krijgen. 
c P8 en P11 geven inhoudelijke inbreng: P8 omdat de leerlingen dit van haar verwachten en ernaar vragen, P11 omdat de leerlingen hun juf zo leren kennen. 

 

Tabel M11 

Afronding: Metagesprek en Verwerkingsopdracht.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Metagesprek tijdens observatie X X X   X X  X X  
Metagesprek gewoonlijk X X X  X X Xa  X X  

Altijd  X X   X    X  
Soms X    X  X  X   

Inhoud van metagesprek            
Verloop van gesprek X X X  X X X  X   
De inhoud van gesprek   X  X X    X  
Laatste inbreng voor de leerlingen X        X X  
Hoe het gesprek aanvoelde voor de leerlingen  X     X     
Of iedereen naar zijn gevoel genoeg aan bod is gekomen   X    X      
Verwijzing naar de regels  X          

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Praatkaartjesa         X   
Los verloopb  X   X   X  X X 
Ondersteuning door collega       X     
Leerlingen aanduiden die niet aangeven het woord te willen X   X X  X X  X X 
Vermijden zelf inhoudelijke inbreng te gevenc X X X X X X X  X X  



 119 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Verwerkingsopdracht tijdens observatie    X X X      

Noot. Of de participanten een verwerkingsopdracht of een metagesprek deden tijdens de geobserveerde sessie, of ze dit gebruikelijk doen, hoe vaak en wat 

ze hier gewoonlijk in bespreken, zoals gerapporteerd in het interview. 
a P7 vertelde dat ze soms een metagesprek doet maar dat dit eerder onbewust is. 

 

Tabel M12 

Diversiteit van Aanpak bij de Participanten. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Impuls X X X X X X X X X  X 
Materiaal X X X X X X   X  X 
Gespreksonderwerp X X X X X X X X X X X 
Werkvorm X  X X X X X X X   
Groeperingsvorm X X X X X X X X X   

Noot. “X” = dat de participant dit aspect op verschillende manieren doet, bijvoorbeeld dat de participant verschillende soorten impuls inzet, zoals 
gerapporteerd in het interview.  

 
Tabel M13 

Doelstellingen van het Filosoferen met Kinderen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Doelstellingen i.v.m. gespreksvaardigheden X X    X X X  X X 

Goede luisterhouding X     X X X   X 
Actief deelnemen aan gesprek  X          
Elkaar aan de beurt laten      X     X 
In gesprek gaan en ideeën verzamelen          X  



 120 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Cognitieve doelstellingen X   X  X X X X X  

Leren denken    X  X X   X  
Doordenken    X      X  
Kritisch denken        X X   
Formuleren van gedachten, meningen en argumenten X     X      

Doelstellingen rond taalvaardigheid  X     X    X 
Doelstellingen met betrekking tot de morele ontwikkeling  X       X   
Doelstellingen rond identiteit  X          
Zintuiglijke doelstellingen   X          
Socio-emotionele doelstellingen   X X  X X X   X 

Respect hebben voor elkaar   X        X 
Spreekdurf in groep verwerven    X    X    
Samen denken      X      
Iets leren van elkaar           X 
Zich gedragen in de kring       X     
Een open blik hebben        X    
Fantasie creëren        X    
Elkaar beter leren kennen           X 

 
Noot. De doelstellingen die de participanten definieerden na te streven door te filosoferen met kinderen tijdens het interview. 

 

Tabel M14 

Evaluatiemethoden van de Doelstellingen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Verwerkingsopdracht X     Xa       
Kwalitatieve nota op het rapport       X     
Kwalitatieve nota in LVS        X   X 
Besprekingn op oudercontact       X X    
Individuele reflectie leerkracht      X      



 121 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Benadrukken geen punten te geven X     X      

Noot. Hoe de participanten de doelstellingen evalueren, zoals gerapporteerd in het interview; LVS = leerlingvolgsysteem. 
a P5 hanteert geen doelstellingen maar evalueert het gesprek in zijn geheel. 

 

Tabel M15 

Definiëring van Filosoferen met Kinderen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Filosofische vaardigheden en houdingen X X X X X X X X X X  

Aanzetten tot denken X X X X X X X X  X  
Kritisch nadenken X  X X   X X X   
Zelfreflectie X   X X       

Filosofische vaardigheden en houdingen X X X X X X X X X X  
Mening vormen en uiten  X    X X     
Vragen stellen X           
Kringgesprek      X      
Woord vragen      X      
Spreekdurf      X      

Socio-emoQonele ontwikkeling X X X X X X X X   X 
Samenwerken X X   X       
Respect voor elkaar  X   X  X     
Luisteren naar elkaar X  X  X X     X 
Reflecteren over gevoelens/empathie    X        

CreaQef denken X  X        X 
Veilige ruimte creëren X      X   X X 

Noot. De gerapporteerde definities van filosoferen met kinderen door de participanten tijdens het interview, bijvoorbeeld: “filosoferen met kinderen is 

leerlingen aanzetten tot denken, een kringgesprek voeren en creatief denken”. 



 122 

Tabel M16 

Motivatie om te Beginnen met Filosoferen met Kinderen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Nut-gedreven motivatie X      X  X X X 

Om ruimte te creëren voor leerlingen waar ze vrijheid 
krijgen om te denken en leren vragen stellen 

X        X   

Omdat het de taal van de leerlingen s/muleert        X     
Om de kinderen te horen spreken           X 
Omdat het volgens literatuur goed is voor de leerlingen          X  

Motivatie door interne druk  X  X  X      
Ervaringsgedreven motivatie   X    X X X X  

Contact met filosofie in opleiding       X  X X  
Kind dat filosofie studeerde   X         
Inspiratie door de leerlingen te volgen        X    

Persoonlijke interesse   X  X X      
Het leuk vinden      X  X  X  
Het mooi vinden om te zien  X          

Noot. Wat de participanten rapporteerden tijdens het interview als reden(en) om te beginnen met filosoferen met kinderen in de klas. 

 
Tabel M17 

Belang van Filosoferen met Kinderen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Cognitieve ontwikkeling  X X X X X X X  X X 

Leren denken  X     X   X X 
Leren doordenken    X        
Taalontwikkeling          X  
Kritische geest ontwikkelen X X X X X X  X    

Belang hiervan in onze huidige maatschappij X   X X X  X    



 123 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Ontwikkeling ethisch kader  X   X      X 
Sociale ontwikkeling  X   X       
Aanleren of voortzetten van filosofische vaardigheden   X   X      

Een eigen mening kunnen vormen       X      
Vragen durven stellen    X         

Stimuleren creativiteit         X X  
Het op gang laten komen van de fantasie           X  
Stimuleren van speelsheid          X   

Erkenning geven aan de leerlingen X       X    
Bevorderen zelfbeeld           X  
Dichter staan bij de leerlingen            X 
Missen van iets dergelijks in het curriculum         X   

Noot. Wat volgens de participanten het belang is van te filosoferen met kinderen, zoals gerapporteerd tijdens het interview. 

 

Tabel M18 

Effecten op de Leerlingen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Effect op de leerling X  X X X X X X X  X 

Vertalen van filosofische vaardigheden naar dagelijks 
leven 

X    X X     X 

Spreekdurf   X X   X     
Ruimere blik        X X   
Respectvoller gedrag        X    
Iets bijleren uit het gesprek       X     
Meer fantasie        X    

 

  



 124 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Effect op de ontwikkeling van de leerling X      X X X  X 

Moeilijk te benoemen  X X X X X    X  
Cognitief effect       X X   X 
Sociaal effect        X   X 
Emotioneel effect        X   X 
Gedragsmatig effect           X 
Erkenning internaliseren X           
Verbetering filosofische vaardigheden         X   
Verhoging in de gevoeligheid voor het filosofische X           

Noot. De effecten die de leerkrachten waarnemen op hun leerlingen door het filosoferen met kinderen, zoals gerapporteerd tijdens het interview. 

 
Tabel M19 

Noodzakelijke Vaardigheden, Eigenschappen en Handelingen. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Vaardigheden X X X X X X X X X X X 

Luistervaardigheid X X    X  X X  X 
Eigen mening kunnen onderdrukken X   X X X X  X X  
Waarborgen v.h. verloop v.h. gesprek X X    X X  X X  

Focus X X    X X   X  
Bewaren van overzicht  X          
Waarborgen dat iedereen aan het woord komt          X  
De kern uit het gesprek halen      X      
Juiste vragen stellen X     X      
Durven vragen wat leerlingen bedoelen         X   

Eigenschappen X  X  X  X X  X X 
Een open mind X    X   X  X X 
Geduld   X    X     
Creativiteit X           

Bepaalde houding t.o.v. de leerlingen   X     X    



 125 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Breder filosofisch kader X X X X        
Zelf blijven filosoferen X    X    X   
Motivatie om te filosoferen   X         

Noot. Wat de leerkrachten noodzakelijk vinden om als leerkracht adequaat te kunnen filosoferen met kinderen, zoals gerapporteerd tijdens het interview. 

 

Tabel M20 

Opname in Curriculum: Argumenten om Filosoferen met Kinderen Formeel Op te Nemen in het Curriculum van het Basisonderwijs. 

 P1  P2a P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Het voordeel dat leerlingen eruit kunnen halen   X  X X X X    

Kritische geest ontwikkelen    X  X      
Leren denken op een andere manier      X X X    
Gedachten leren verwoorden       X     
Leren argumenteren      X      
Zelfvertrouwen       X     
Taalontwikkeling       X X    

Filosofie moet meer plek krijgen in de maatschappij X           
Het belang van op jonge leeftijd te filosoferen     X       
Het plezier dat je als leerkracht eraan hebt        X    
De voldoening die je eruit haalt als leerkracht       X     
Het ontbreken van iets dergelijks in het curriculum        X    
Leerkrachten kunnen zichzelf zo in vraag stellen         X   
Leerkrachten kunnen hun leerlingen zo beter leren kennen           X 
De verhouding tussen leerkrachten en leerlingen verbetert         X   

Noot. De redenen om filosoferen met kinderen formeel te includeren in het basisonderwijs, zoals gerapporteerd door de participanten in het interview. 
a P2 en P10 vinden niet dat het een formele plek moet krijgen in het basisonderwijs. 

 
  



 126 

Tabel M21 

Opname in Curriculum: Hoe Filosoferen met Kinderen Opgenomen Kan Worden in het Curriculum van het Basisonderwijs. 

 P1  P2a P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Als apart vak   X   X     X 
Geïntegreerd    X  X X X X  X 

Binnen leerplan Nederlands     X    X    
Binnen levensbeschouwelijke vakken      X X     
Binnen sociale vaardigheden   X         
Binnen muzische vorming        X    
Binnen elk vak mogelijk         X  X 

Onzeker over de manier waarop X    X       
Met nadruk op opleiding voor en opvolging van leerkrachten     X  X      
Voor welke leeftijd            

Het volledige basisonderwijs   X X   X  X X X 
Vanaf de tweede kleuterklas  X   X       
Vanaf de derde kleuterklas        X    
Vanaf het derde leerjaar X     X      

Noot. Op welke manier filosoferen met kinderen formeel een plek kan krijgen in het basisonderwijs, zoals gerapporteerd door de participanten tijdens het 

interview.  
a P2 en P10 vinden niet dat het een formele plek moet krijgen in het basisonderwijs. 

 

Tabel M22 

Algemeen Beleid en Samenwerking Rond Filosoferen met Kinderen.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Aanwezigheid van collega’s die filosoferen met kinderen      X  X X  X  

Het hele schoolteam       X     
Eén of meerdere leerkrachten     X   X  X  



 127 

Samenwerken rond filosoferen met kinderen X   X X  X   X  
Collega’s op hun school     X  X   X  
Leerkrachten op andere scholen    X        
Externe: een vriend(in) X           

Algemeen beleid            
Geen formeel beleid X X X X X X X X X X X 
School werkt aan een beleid       X     
Filosoferen met kinderen als techniek bij leerlingen met 
leervoorsprong 

X           

Leerkracht herkent het in het beleid        X  X  
Binnen sociale vaardigheden        X    
Binnen taal          X  

 
Noot. Het algemeen beleid van de school rond filosoferen met kinderen, de aanwezigheid van collega’s die het toepassen en de samenwerking rond 

filosoferen met kinderen zoals door de leerkrachten omschreven tijdens het interview. 

 

Tabel M23 

Uitdagingen voor de Leerlingen bij het Filosoferen met Kinderen 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Moeite met de gespreksvaardigheden X X X  X X X   X X 

De focus erbij houden X X X   X X    X 
Stil zitten X X X   X      
Spreken voor een groep X     X      
Mekaar laten uitspreken     X       
Spreken zonder hun vinger op te steken  X          
Luisteren  X    X X   X X 

Moeite met de inhoud van het gesprek  X X      X  X 
Emotioneel worden  X          
Zichzelf erin tegenkomen   X        X 
Dingen persoonlijk opnemen         X   



 128 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Moeite met het begrip  X   X  X X     
Moeite met de interactie onderling  X X   X    X  

Respect ten opzichte van elkaar   X         
Niet kunnen volgen omdat andere leerlingen vervelend 
doen 

 X X   X    X  

Moeite met de filosofische vaardigheden X     X      
Hun eigen mening vormen X     X      
Hun gedachten ordenen X           

 
Noot. De uitdagingen bij het filosoferen met kinderen die de leerkrachten voor de leerlingen iden/ficeren /jdens het interview. 
 

Tabel M24 

Voor Welke Leerlingen het Filosoferen Moeilijker Lijkt te Gaan.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Leeftijdsgebonden X X         X 

Kleuters           X 
Derde leerjaar X           
Zesde leerjaar X X          

Leerlingen met Nederlands niet als moedertaal        X    
Leerlingen met een strenge opvoeding        X    
Taalzwakkere leerlingen     X     X  
Leerlingen met een leer- of ontwikkelingsstoornis of een 
beperking 

 X X X  X     X 

De “haantje de voorsten” die hun beurt moeilijk kunnen 
afwachten 

    X X      

De meer ingetogen leerlingen die hun mening niet graag 
blootgeven 

 X     X     

De leerlingen die niet betrokken zijn bij het onderwerp  X          

Noot. Voor welke leerlingen het filosoferen moeilijker lijkt te gaan, zoals gerapporteerd door de leerkrachten tijdens het interview. 



 129 

Tabel M25 

Op Welke Manier Leerlingen Uitdagingen Aangeven. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Verbaal X X  X X X X X X   

Expliciet aangeven dat ze het moeilijk vinden    X X  X X X   
Feedback geven aan elkaar     X       
Zeggen dat ze het saai vinden X X          

Emotioneel  X          
Gedragsmatig        X  X X 

Iets anders zoeken om te doen           X 
Vervelend doen        X    
Afgeleid zijn          X  

Noot. De manier waarop leerlingen aangeven dat ze het moeilijk hebben, zoals gerapporteerd door de leerkrachten tijdens het interview. 

 

Tabel M26 

Algemene Uitdagingen voor de Leerkrachten bij het Filosoferen met Kinderen.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Ruimere schoolcontext X X X X  X   X  X 

Geen aansluiting vinden op school X  X   X   X   
De afwezigheid van FmK in de onderwijsdoelen  X  X        
De hoge druk in het onderwijs X          X 
Weinig opleidingen  X          

Tijdstekort X X X  X      X 
Taalzwakheid lln       X     
Groepsgrootte X        X X  
Gebrek aan intrinsieke motivatie van de lln         X   
Niet mee zijn met de leefwereld van de lln   X         
Filosoferen met een klas die weinig ervaring heeft ermee X           



 130 

 
Noot. De algemene uitdagingen die de leerkrachten tijdens het interview rapporteren; FmK = filosoferen met kinderen; lln = leerlingen. 
a De uitdagingen die specifiek gelden voor leerkrachten niet-confessionele zedenleer. 

 

Tabel M27 

Uitdagingen die Leerkrachten Ervaren Vóór een Sessie Filosoferen met Kinderen.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Kiezen tussen de grote hoeveelheid materiaal en informatie   X  X      X 
Vertalen van theorie naar praktijk X           
Vragen bedenken die alle leerlingen zullen begrijpen    X   X     
Het maken van een onderzoeksplan  X          
Tijdsintensiviteit van de voorbereiding X           
De onvoorspelbaarheid van het filosofisch gesprek        X X   

Noot. De uitdagingen die de leerkrachten ervaren voor een sessie filosoferen, zoals gerapporteerd door de participanten tijdens het interview. 
 
 
  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Leerkrachten niet-confessionele zedenleera    X X    X   

De klasopstelling (praktisch)    X     X   
Switchen tussen graden     X       
Onzekerheid over de aanpak     X       
Geen erkenning krijgen     X    X   



 131 

Tabel M28 

Uitdagingen die Leerkrachten Ervaren Tijdens een Sessie Filosoferen met Kinderen.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Waarborgen van het verloop van het filosofisch gesprek X X X X X X  X X X X 

Focus X X X   X      
Iedereen betrokken houden  X    X     X 
Diepgang in het gesprek krijgen  X       X   
Zorgen dat iedereen die wil aan bod komt   X       X X 
Het gedrag in de gaten houden   X   X     X 
Rekening houden met de noden van elk kind   X         
De juiste vragen stellen X X X   X     X 
Het gesprek fris houden         X   
Zorgen dat het gesprek niet vrijblijvend is         X   
Beslissen waarop je verder gaat        X    

De positie als leerkracht in het gesprek   X X X X X  X  X 
Mening niet geven   X   X      
Afwegen wanneer mening geven     X      X 
Stap terugnemen en de leerlingen tijd geven    X X  X     
Evenwicht vinden tussen het gesprek Kritisch leiden en 
mening niet geven 

        X   

Wat te doen bij het mislopen van het gesprek     X X X     

Noot. De uitdagingen die de leerkrachten ervaren tijdens een sessie filosoferen, zoals gerapporteerd door de participanten tijdens het interview. 
 

Tabel M29 

Uitdagingen die Leerkrachten Ervaren Na een Sessie Filosoferen met Kinderen.  

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Kiezen wat ze moeten doen na het filosofisch gesprek       X   X X 
Onzekerheid over of ze het goed hebben gedaan X    X       



 132 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Evaluatie van het gesprek     X   X    
Terugkoppelen met de ouders   X         
Reflecteren over hoe ze het anders kunnen aanpakken         X   
Zorgen dat er de volgende keer afwisseling in blijft zitten      X      
Het blijven durven     X        
Het gevoel hebben dat ze het vaker willen doen maar niet vaker 
kunnen  

 X          

Noot. De uitdagingen die de leerkrachten ervaren na afloop van een sessie filosoferen, zoals gerapporteerd door de participanten tijdens het interview. 
 
 
Tabel M30 

Ondersteuningsmogelijkheden voor Leerkrachten. 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
De school X X X X X X X X X  X 

Tijd en ruimte voor FmK vrij maken X X X   X   X   
In kleinere groepen laten FmK X  X X        
Filosofeerklas voorzien X        X   
Handleidingen voorzien voor FmK       X X    
Het schoolteam informeren over FmK     X      X 
Iemand extern laten komen om te FmK of om feedback te 
geven 

  X X X  X  X   

De lerarenopleiding X X X X X X X X X X X 
FmK deel maken van het basispakket  X X X X  X   X X 
Extra aandacht besteden aan oefening en ervaring van 
FmK 

X     X   X   

Materiaal uitwerken rond FmK        X    
Van de lerarenopleiding een masteropleiding maken  X       X   

 
 



 133 

 P1 P2 P3 P4 P5 P6 P7 P8 P9 P10 P11 
Bijscholingen X X X X X X X X X  X 

Meer opleidingen rond FmK X X X X  X X     
Opleidingen die langer duren   X X  X X     
Meer nadruk op het oefenen X     X X     
Meer praktische tips         X  X 
Financiële ondersteuning   X X        
Opleidingen die online georganiseerd worden        X    
Verplichte infomomenten voor alle leerkrachten     X       

Andere vormen van ondersteuning X X   X   X X X X 
Meer prak/sche handleidingen rond FmK X    X   X   X 
Een netwerk opbouwen van mensen die bezig zijn met 
FmK 

X        X  X 

Maatschappelijke erkenning van FmK  X       X   
Duidelijkheid scheppen over wat FmK is  X          
Gestructureerder stramien rond FmK met vrijheid voor 
eigen invulling 

    X       

Tolk inschakelen /jdens FmK bij anderstalige leerlingen          X  

Noot. Ondersteuningsmogelijkheden die de participanten identificeren tijdens het interview voor leerkrachten die filosoferen met kinderen in het 

basisonderwijs; Vetgedrukt staat steeds de instantie die kan ondersteunen, eronder op welke manier; FmK = filosoferen met kinderen.  

 


